
Montag, 22. Dezember 202593. Jahrgang / Nummer 11

Von Dr. Johannes Lang

Der Herr bricht ein um Mit-
ternacht ...“ – so beginnt
ein geistliches Advents-

lied, das im Jahre 1712 von Johann
Christoph Rube (1665-1748) ver-
fasst worden ist. Schon aus dem
Kontext ergibt sich, dass hier kein
Einbruch im Sinne eines gewaltsa-
men Zutritts in ein Haus gemeint
sein kann. Offensichtlich hat das
Wort „(ein)brechen“ im Verlaufe
mehrerer Jahrhunderte einen Be-
deutungswandel vollzogen: Das
Wort leitet sich vom mittelhoch-
deutschen „brehen“ ab, was zu-
nächst einmal „glänzen“ bedeu-
tet. Später wurde daraus „bre-
chen“, ein Wort, das wir im heuti-
gen Sprachgebrauch z.B. im Zu-
sammenhang mit der
„Lichtbrechung“ verwenden und
das auf diese Weise erneut zum
„glänzen“ führt. Unser Wort
„prächtig“, dessen Synonym
„glanzvoll“ bedeutet, leitet sich
ebenso von „brechen“ ab wie das
englische „bright“ (= leuchtend,
glänzend). In unserem Verb „an-
brechen“ – etwa im Sinne des an-
brechenden Tages – finden wir
eine abgeleitete Bedeutung: der
Morgen beginnt im Glanz der Son-
nenstrahlen, er „erscheint“ gewis-
sermaßen, beinhaltet dieses Wort
doch das Vermögen, aus eigener
Kraft heraus zu leuchten.

Noch im Mittelalter erhielt
„brechen“ zusätzlich die Bedeu-
tung von „erscheinen“, so dass
nun auch das eingangs erwähnte
Lied zu seinem nachvollziehba-
ren Sinn gelangt: „Der Herr er-
scheint um Mitternacht ...“

Die „Erscheinung des Herrn“
kommt aber nicht nur in dem
Lied, sondern auch in der liturgi-
schen Benennung eines bedeu-
tenden kirchlichen Festes, dem
„Dreikönigstag“ am 6. Januar,
zum Ausdruck. Der in der christli-
chen Kirche für diesen Tag ver-
wendete Begriff „Epiphanias“ lei-
tet sich vom altgriechischen Wort
epipháneïa her, was ursprünglich
allgemein eine Erscheinung be-
zeichnete, um dann im Hellenis-
mus das Erscheinen einer Gott-
heit anzuzeigen: Durch ihr plötz-
liches und rettendes Eingreifen
wendet die Gottheit das Gesche-
hen zugunsten des Menschen.
Seit der Antike und der damit ver-
bundenen Plato-Rezeption ging
mit der Vorstellung der Epiphanie
auch eine Lichtvision einher. Mit
der Etablierung eines zweiten
weihnachtlichen Festes, das im
Gegensatz zum Geburtsfest Chris-
ti den Offenbarungsgedanken in
den Mittelpunkt rückte, entlehnte
die römisch-christliche Kirche
den Begriff der Epiphanie von der
Ostkirche und feierte an diesem
Tag die Anbetung des Kindes
durch die Magier, die man später
als „Heilige Drei Könige“ bezeich-
nen sollte.

Die frühen Theologen sahen in
den Magiern die ersten Heiden,
die sich Christus bewusst zuwen-
deten, indem sie in ihm den Mes-
sias erkannten. Geleitet worden
waren sie dabei durch eine göttli-
che Erscheinung, die sich durch
einen Stern zeigte, wie der Evan-
gelist Matthäus (Kap. 2,7 und 2,9)
schildert: „Da Jesus geboren war
zu Bethlehem in Judäa zur Zeit des
Königs Herodes, siehe, da kamen
Magier aus dem Morgenland nach
Jerusalem und sprachen: Wo ist
der neugeborene König der Ju-

Perchtnachten, die Zwölften und die Rauhnächte

den? Wir haben seinen Stern auf-
gehen sehen und sind gekommen,
ihn anzubeten. [...] Und siehe, der
Stern, den sie hatten aufgehen se-
hen, ging vor ihnen her, bis er über
dem Ort stand, wo das Kindlein
war. Da sie den Stern sahen, wur-
den sie hocherfreut und gingen in
das Haus und sahen das Kindlein
mit Maria, seiner Mutter, und fie-
len nieder und beteten es an und
taten ihre Schätze auf und schenk-
ten ihm Gold, Weihrauch und
Myrrhe.“

Den Tag des
leuchtenden Sterns gefeiert

Mit seinen Wortbedeutungen
„glänzen“ bzw. „erscheinen“ eig-
nete sich das mittelhochdeutsche
„brechen“ hervorragend für die
Eindeutschung des Begriffs der
Epiphanie. So findet sich denn
auch ab dem 13. Jahrhundert in
den nunmehr verstärkt in deut-
scher Sprache verfassten Schrift-
quellen für den Epiphanietag (6.
Januar) der Begriff „Brehentag“

bzw. „Brech(en)tag“: Man feierte
also den Tag des leuchtenden (=
brechenden) Sterns und damit
den Tag der Erscheinung.

In den Urkunden des 13., 14.
und 15. Jahrhunderts wurde der
„Brech(en)tag“ mit all seinen Ver-
schreibungen (Prehentag, Preen-
tag oder Prechtag) vielfach zur Da-
tierung herangezogen. Gleichzei-
tig zu diesen Formen entwickelte
sich durch phonotaktische Verän-
derungen – durch eine so genann-
te Metathese – im Laufe der Zeit
eine Vertauschung zweier Buch-
staben (vgl. dt. Wespe / mittelbai-
er. Wepse), wodurch aus dem
„Prechtag“ schließlich der „Perch-
tag“ wurde. Die Wortentwicklung
lässt sich wie folgt rekonstruieren:
Prehentag < Brechentag < Brech-
tag < Berichtag < Berchtag <
Berchtentag bzw. Perchtentag.
Eine davon abgewandelte Form
ist „Perchtnachten“, das bereits in
einer den Salinenbetrieb betref-
fenden Reichenhaller Urkunde
des Jahres 1285 genannt wird:
„Wer von sand Ruprechtstag mehr
[Salz] seut [= siedet] unz [= bis] auf
die Perichtnächten“, der müsse

eine Strafe zahlen, heißt es in dem
Dokument. Perchtnachten er-
scheint also als Gegenstück zu
Weihnachten, dem anderen
Hochfest während des Weih-
nachtsfestkreises, und macht
deutlich, dass man sich, ähnlich
wie die Geburt Christi, die Er-
scheinung des Sterns zu Nachtzei-
ten vorstellte. Sowohl im Falle von
Weihnachten (25. Dezember) als
auch im Falle von Perchtnachten
(6. Januar) begann der Festtag mit
dem Vorabend, weshalb der Vor-
tag „Perchtabend“ (5. Januar) –
ähnlich dem „Heiligen Abend“
(24. Dezember) – benannt wurde.

6. Januar als einer
der wichtigsten Tage

Wie bedeutsam Perchtnachten
(6. Januar) in der Bevölkerung ein-
gestuft wurde, zeigt sich an den
weiteren für ihn gebräuchlichen
Benennungen: Einerseits war der
Tag bekannt als „Obrist(en)tag“
bzw. „Heiliger Oberstentag“, wo-
bei auf die in der Bibel erwähnten

Magier aus dem Morgenland Be-
zug genommen wurde, deren
Ranghoheit man damit kenn-
zeichnete. Andererseits findet
sich für den Tag auch die Bezeich-
nung des „großen oder hohen
Neujahrs“, im Gegensatz zum
„ersten und gemeinen Neujahr“
(1. Januar), begann doch der bäu-
erliche Kalender nicht mit dem 1.,
sondern mit dem 6. Januar und
stellte somit einen der wichtigsten
Tage in der mittelalterlichen Ge-
sellschaft dar. Weitere Namen wa-
ren: Theophanie, Feste der Lich-
ter bzw. Ursprung des Lichts, Hei-
denfest, Phagiphanie bzw. Beth-
phania, schließlich das Fest der
„Heiligen Drei Könige“ – ein Na-
me, der ab dem 6. Jahrhundert
allmählich aufkam, da die Über-
zeugung erstarkt war, dass es sich
bei den in der Bibel genannten
Magiern um drei Könige gehan-
delt habe. Damit einher ging die
erstmalige Nennung der Namen
Caspar, Melchior und Balthasar.
Offenbar hatten die drei in der Bi-
bel erwähnten Geschenke Gold,
Weihrauch und Myrrhe zu der An-
nahme geführt, dass es sich um
drei Könige gehandelt habe.

Zwölf Nächte oder
kurz: die Zwölften

Zwischen Weihnachten (25. De-
zember), das mit deutlich weniger
gängigen Namen versehen war
(Christtag; Geburt des Herrn), und
Perchtnachten (6. Januar) liegen
insgesamt zwölf Nächte, wobei je-
ne vom 25. auf den 26. Dezember
stets als erste zu zählen war. Die
darin liegenden elf Tage sind fol-
genden Heiligen bzw. Ereignissen
geweiht: Stephanus (26.12.), Jo-
hannes Evangelist (27.12.), Fest
der Unschuldigen Kinder (28.12.),
Thomas Becket (29.12.), König
David (30.12.), Sylvester (31.12.),
Fest der Beschneidung des Herrn
(1.1.), Makarius (2.1.), Genoveva
(3.1.), Titus (4.1.) und Telesphoros
(5.1.). Dass die zwölf Nächte, die
man ab dem Hochmittelalter als
die „Zwölften“ bezeichnete, nicht
nur in Mitteleuropa gefeiert wur-
den, geht aus dem Buch des Jo-
hannes von Hildesheim über die
Legende der Heiligen Drei Könige
(„Historia Trium Regum“) hervor,
das in der Zeit 1364-1375 ent-
stand: Darin berichtet der Autor,
dass in zahlreichen Regionen der
Ostkirche und des Nahen Ostens
diese Zeit in festlichem Gepräge
begangen wurde „mit Kost, Ge-
tränken und mit Speisen, so viel
und genug sie essen können bis
zum zwölften Tag [...] und auf je-
dem Tisch steht eine Kerze oder
ein Lämpchen, das Tag und Nacht
brennt bis zum zwölften Tag, und
das Volk hat an diesen Tagen eine
große Freude mit Essen und Trin-
ken.

Und an dem zwölften Abend –
sobald die Sonne zur Neige geht –
so geht ein Freund zu einem an-
deren Freund mit brennenden
Lichtern, die sie in den Händen
tragen. Und wenn sie bei der Türe
hereinkommen, so sagen sie „Gott
gebe Euch einen guten Tag“ [...]
Die Nacht über bleiben sie wach
und gehen von einem Haus in das
andere und singen und springen.
All das tun sie in Erinnerung an
den zwölften Tag, als die drei Kö-
nige kamen ...“ Die besondere Be-
gehung der „Zwölften“ scheint
rasch ihren Weg von der Ostkirche
in den abendländischen Raum ge-
funden zu haben, zumal die
„Zwölften“ als jene Nächte ange-
sehen wurden, in denen hem-
mungslos orakelt und geweissagt
wurde.

Und dabei kannte der mittel-
alterliche Aberglaube keine Gren-
zen: Ab der ersten der zwölf Näch-
te würden sich – davon war man
überzeugt – die Tiere im Stall mit-

einander über ihren Herrn unter-
halten, alle Geister würden sicht-
bar, alle in dieser Zeit gehabten
Träume würden sich im folgen-
den Jahr erfüllen. Man esse weder
Erbsen noch Linsen, putze keine
Stiefel oder Schuhe, hänge keine
Wäsche auf und setze sich auf kei-
nen Tisch. Man schüttle die Bäu-
me, damit sie im kommenden
Jahr reichen Ertrag bringen, und
setze zwölf Zwiebeln, um die Tro-
ckenheit oder Nässe der kommen-
den Monate zu erfahren. Frauen
würde den eigenen Schatten ohne
Kopf erblicken. Man spreche in
den Ofen hinein und werfe den
Schuh rücklings über die Schulter.
Aus kleinen Salzhäuflein ließen
sich Sterbefälle im kommenden
Jahr herauslesen, und heiratsfähi-
ge Mädchen „kehren die Stuben
nackend und rücklings aus, auf
daß ihr Heurath [= künftiger Ehe-
mann] erscheine.“ Eier, in ein
Weinglas geschlagen, würden den
Beruf des künftigen Angetrauten
sichtbar werden lassen.

Karten würden gelegt und aus
neunerlei Holz gefertigte Stühle
würden diejenigen, die sich wäh-
rend der Mette in der Christnacht
darauf setzten, mit allen Hexen
der Nachbarschaft bekannt ma-
chen. Nackt auf einer Kreuzung
stehend, würde „der Teufel kom-
men und [...] Schätze zu Haufen
oder die schönsten Mädchen aus
der Gegend verschaffen.“ Die Zu-
kunft ließe sich, so eine weit ver-
breitete Überzeugung, durch Blei-
gießen voraussagen. Schließlich
würden sich die kommenden
zwölf Monate aus der Beschaffen-
heit der „Zwölften“ herauslesen
lassen.

Insbesondere die letzte der
zwölf Nächte, vom 5. auf den 6.
Januar, war ausgefüllt mit einem
vielfältigen Brauchtum. So etwa
opferte an jenem Vorabend – ein-
gedenk der Heiligen Drei Könige –
beispielsweise der spanische Kö-
nig drei Kelche, jeweils gefüllt mit
Gold, Weihrauch und Myrrhe. In
Frankreich hingegen wurde an
diesem Tag einer der Hofbediens-
teten zum König gewählt und von
dessen höher Gestellten bedient.
Sächsische und Thüringische Fa-
milien wiederum aßen einen Ku-
chen, in den eine Bohne eingeba-
cken sei. Derjenige, in dessen Ku-
chenstück die Bohne erschien,
war der „Bohnenkönig“.

Dem Vorbild der Heiligen Drei
Könige folgend, die neben Gold
und Myrrhe auch Weihrauch dar-
gebracht hatten, räuchert man in
dieser Nacht das eigene Haus, um
es damit zu segnen. Dabei, so ein
Lexikoneintrag aus dem Jahre
1780, „geht der Pfarrer oder mit
seiner Erlaubnis ein anderer Pries-
ter mit Weihwasser und Rauchfas-
se in die Häuser, geht alle Zimmer
durch, besprengt sie allenthalben
mit Weihwasser, räuchert sie aus
und schreibt insgemein des Jahres
einmal mit der Kreide auf alle Thü-
ren die Buchstaben C.M.B. mit
drey Kreuzen, d.i. Caspar, Mel-
chior, Balthasar.

Noch „Rauchwecken“
Anfang des 19. Jahrhunderts

Die Hausbenediction geschieht
auch manchmal öfter im Jahre,
besonders zur Pestzeit oder wenn
andere gefährliche Krankheiten
überhand nehmen oder wenn
man in der Furcht ist und glaubt,
daß das Haus vor Infestationen
oder Nachstellungen des Satans
nicht genug gesichert ist.“

Diese Weihehandlung des Aus-
räucherns, zunächst nur von
Geistlichen vorgenommen, wur-
de später an Mesner oder Schul-
lehrer übertragen. In Bayern über-
nahm, wenn kein Geistlicher da-
für verfügbar war, diese Aufgabe
der „Hausvater selbst“ und räu-

Die Ursprünge unseres
Brauchtums im
Weihnachtsfestkreis
hat Stadtheimatpfleger
Dr. Johannes Lang
beleuchtet. In einem
ersten Teil erzählt er
von den Anfängen.

Die Heiligen Drei Könige mit dem Stern. Kupferstich aus dem 18. Jahrhundert. − Fotos: Stadtarchiv

Dreikönigs-Prozession in Köln. Holzschnitt aus dem 15. Jahr-
hundert.

Die Heiligen Drei König auf einem sloweni-
schen Haussegen, um 1820.

Beilage von „Reichenhaller Tagblatt“ und „Freilassinger Anzeiger“



Montag, 22. Dezember 2025

cherte „das ganze Haus und je-
de[n] Winkel darinn mit geweih-
ten Rauche“ und schrieb „an jede
Thüre die Anfangsbuchstaben die
Namen der drey Könige und die
Jahreszahl mit ebenfalls geweih-
ter Kreide“ und betete dazu. Wäh-
rend auch die Stallungen ausge-
räuchert wurden, erhielt das Ge-
sinde eine bessere Kost, be-
stehend aus Kücheln und gesotte-
nem Obst, an den folgenden
Tagen aber noch üppigere Spei-
sen: Würste, Fleisch und Weizen-
brot. Die exakte Speisenfolge, die
eine für damalige Verhältnisse
durchaus üppige Schlemmerei
widerspiegelt, wurde sogar in den
Dienstbotenordnungen festge-
halten: in der Früh ein Paar Würs-
te, eine Suppe, Fleisch, Bier und
Brot; mittags und abends eine
Suppe mit Einlage, als Vorspeise
z.B. Kuddelflecken, dann Sem-
melknödeln, Rindfleisch und Ge-
müse, Braten, Weißbrot und eine
Halbe Bier. In München boten die
Bäcker zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts am Weihnachts- und Drei-
königstag noch so genannte
„Rauchwecken“ öffentlich zum
Verkauf an.

Als Rauchwerk beim Ausräu-
chern diente vorzüglich der auch
in Kirchen verwendete kostbare
Weihrauch aus dem Orient. War
solcher nicht verfügbar, so ver-
wendete man den so genannten
„Waldrauch“, wobei sowohl das
Harz der Kiefer als auch die gelbe
Speikpflanze, die vornehmlich im
Lungau gewonnen wurde und bei
Kramern in kleinen Bündeln er-
worben werden konnte, wichtige
Zutaten darstellten.

Gesegnet wird auch der
Übergang ins neue Jahr

Das Räuchern am Vorabend zu
Perchtnachten erfolgte nicht zu-
letzt wegen des im bäuerlichen
Kalender am 6. Januar begange-
nen Neujahrstages („Großneu-
jahr“), wobei – ähnlich den anti-
ken Traditionen – der Segnung
des Hauseingangs eine besondere
Bedeutung zukam, sogar im dop-
pelten Sinn: Das lateinische Wort
„Ianua“ bezeichnete eine jegliche
Tür, durch die man hinein- oder
hinausgehen konnte. Hinzu kam,
dass die Bezeichnung des ersten
Monats im neuen Jahr mit dem
lateinischen Wort und der davon
abgeleiteten doppelgesichtigen
römischen Gottheit „Janus“ gebil-
det wurde: der Januar.

Mit Hilfe des Weihrauchs, des
Weihwassers sowie der Inschrift +
C(hristus) + M(ansionem) +
B(enedicat) + (dt.: „Christus segne
das Haus“) segnete man also nicht
nur die Schwelle zum eigenen
Haus, sondern auch den Über-
gang in ein neues Jahr, von dem
man nicht wusste, was es bringen
würde.

Die Zwölften, die gewisserma-
ßen eine Zeit zwischen den Jahren
bildeten, waren also wie geschaf-
fen fürs Orakeln, Weissagen und
Prophezeien. Eine Schrift aus dem
Jahre 1592 erklärt auf die Frage:
„Warum schreibt man aber Ihre
Namen auf die Türen: Caspar, Bal-
thasar, Melchior?“ Man hoffe, so
die Antwort, „dass in dieser heili-
gen drei Könige Namen der Satan
in der Wohnung, wo diese drei Na-
men [geschrieben] sind, keinen
Schaden zufüge. Und darum ge-
brauchen wir dazu – und gegen
allerlei Gespenster – auch das hei-
lige Kreuzzeichen.“ Allein diese
Aussagen belegen, dass der Glau-
be an die Verführungen des Teu-
fels und an die Existenz böser
Geister das Leben und die Vorstel-
lungswelten des mittelalterlichen
Menschen zu einem guten Teil be-
stimmte, was bei der einen mehr
und beim anderen weniger ver-
fing.

Innerhalb der Zwölften galten
jene Feste, die direkt mit dem Le-
ben Jesu in Verbindung standen,
als besonders weihevoll. Es waren
dies zunächst die Vorabende zu
Perchtnachten (5./6.1.) sowie
zum Fest der Beschneidung des

Herrn (31.12. / 1.1.), was später als
Neujahrsnacht bezeichnet wurde.
Hinzu kam außerdem die Christ-
nacht (24./25.12.), die eigentlich
außerhalb des Zeitraums der
Zwölften lag, und ferner – sehr
wahrscheinlich später dazu ge-
nommen – die Thomasnacht
(20./21.12.), die gleichzeitig die
Wintersonnenwende markiert.
Als einer der Apostel Christi ge-
noss der hl. Thomas besonderes
Ansehen. Seine heiligen Gebeine
wiederum ruhten in Indien, wo
der Legende nach auch die Heili-
gen Drei Könige herstammten
und ebendort verstorben waren.
In diesen vier besonders weihe-
voll begangenen Nächten pflegte
man, abgeleitet von der Sitte zu
Perchtnachten, ebenfalls das Räu-
chern, weshalb man diese Nächte
als „Rauchnächte“ bezeichnete.
Durch lautliche Verschleifung
wurde im Verlaufe des 19. Jahr-
hunderts daraus der Begriff der
„Rauhnächte“, in denen man „die
Häuser zu beräuchern pflegte.“
Zudem besprengte man diese, ja
sogar Speise und Trank – aus-
drücklich auch den Weihnachts-
zopf – mit Weihwasser, „damit
uns kain List des bösen Feinds
noch kain Zauberey weder Vich
noch Leut schaden“, wie es in
einer Schrift aus dem Jahre 1592
heißt.

Auch das in den Zwölften ohne-
hin übliche Orakeln und Weissa-
gen verstärkte man in diesen
Nächten, beispielsweise durch
Bleigießen, so dass man die vier
Rauhnächte auch als Losnächte
(„Lösselnächte“) bezeichnete.

Schon früh verwischte sich
die genaue Zeiteinteilung

Eine klare Differenzierung, wel-
che Nächte eigentlich als die

Zwölften und welche als Rauh-
nächte anzusehen waren bzw. wo
es Überschneidungen gab, ver-
wischte sich schon im Verlaufe
der Frühen Neuzeit, so dass sich
bald eine gewisse Beliebigkeit ein-
stellte. So etwa erblickte man als
Rauhnächte „auf dem Lande die-
jenigen Tage vom Neuenjahre an
bis nach der h. drey König Wo-
che“, schloss demzufolge also
auch die Oktav von Perchtnach-
ten (6. Januar) mit ein. In einer
Dienstbotenordnung aus dem
Jahre 1822 wiederum wurde – we-
gen der an diesen Tagen an das
Gesinde besonders zu reichenden
Speisen – als Rauhnächte neben
Weihnacht, Neujahr und dem
Dreikönigstag auch Allerheiligen
genannt.

Zusätzlich zum Räuchern galt
in jenen Nächten allgemein die
Gewohnheit des Schießens, eine
besondere Form des Lärmbrauch-
tums. Dessen Ursprünge lagen in
der allgemeinen Praxis, wie sie
sich im Volk seit dem Spätmittel-
alter herausgebildet hatte, um die
Ankunft gekrönter Häupter, Fürs-
ten und Könige mit lauten Böllern
weitum zu verkünden. Da man
auch in Christus und den Heiligen
Drei Königen derartige Hoheiten
zu erkennen glaubte, bildete sich
hier ein regelrechtes Brauchtum
aus, um die Christus im Besonde-
ren geweihten Rauhnächte in
ihrer Bedeutung noch zu steigern.
Obwohl wegen der vielen Unfälle
obrigkeitlich verboten, übte man
den Brauch an zahlreichen Orten
Mitteleuropas aus. Im Großarltal
beispielsweise nannte man das
Schießen zur Christmette den
„Mettenschoaß“, wie Lorenz Hüb-
ner 1797 berichtete.

Zu den weiteren Besonderhei-
ten zu Perchtnachten (6. Januar)
gehört bis zum heutigen Tag das
so genannte Sternsingen, dessen
Ursprünge auf das Spätmittelalter

zurückgehen und möglicherweise
eng mit der Stadt Köln in Verbin-
dung zu bringen sind: Nach dem
Tod der Heiligen Drei Könige wa-
ren deren Gebeine von Indien in
die Hauptstadt des Oströmischen
Reichs, nach Konstantinopel
(heute: Istanbul) gelangt, um spä-
ter von dort nach Mailand trans-
feriert zu werden.

Gebeine der Heiligen Drei
Könige nach Köln gebracht

Bei der Eroberung und Zerstö-
rung der Stadt im Jahre 1162
durch die Truppen des Kaisers
Friedrich Barbarossa schenkte
dieser die Reliquien, die als einer
der kostbarsten Schätze der ge-
samten Christenheit galten, dem
Erzbischof von Köln, der diese
wiederum in seine Stadt am Rhein
bringen ließ, wo sie in einem über-
aus kostbaren Schrein der kulti-
schen Verehrung ausgesetzt wur-
den und unzählige Pilger aus nah
und fern anlockten. Der bereits
erwähnte Johannes von Hildes-
heim berichtete in der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts da-
von, dass in Köln bei Notzeiten
Prozessionen erfolgten, wobei
sich drei Priester als die Heiligen
Drei Könige verkleideten und
einen goldenen Stern vor sich her-
tragen ließen. Ähnlich geartete
Dreikönigsspiele breiteten sich in
ganz Europa aus, so auch im säch-
sischen Erzgebirge, in Thüringen
und in der Pfalz, wobei man im 18.
Jahrhundert die Meinung vertrat,
dass „Leute, in einem meist lä-
cherlichen Anzuge, mit einem bey
sich führenden Sterne, herumzo-
gen, ein gewisses Liedchen singen
und eine wahre Betteley damit
trieben.“

Sternsinger einst nur noch
auf dem Land verbreitet

Wohl ursprünglich aus den
Städten stammend, hielt sich die
„Sternsingerey“ zu Ende des 18.
Jahrhunderts nur noch in den
ländlichen Regionen: Drei Män-
ner oder junge Burschen gingen,
als Könige verkleidet und einen
auf einem Stab angebrachten
Stern mitführend, von Tür zu Tür
und brachten Hirten- oder Weih-
nachtslieder zum Besten, „wobey
sie nicht, wie die h. drey Könige,
Geschenke opfern und bringen,
sondern selbe annehmen und da-
für im nächsten Wirtshause sich,
wie es ihr Orden mit sich bringt,
sternvoll saufen.“

Hier vermischte sich das Drei-
königsspiel mit den mittelalterli-
chen Heischebräuchen, die insbe-
sondere in der winterlichen Zeit
um Weihnachten verstärkt ein-
setzten. Not und Bedürftigkeit in
Teilen der einfachen Bevölkerung,
die man das Jahr über ansonsten
bettelnd vor den sonntäglichen
Kirchentoren oder auch beim ge-
zielten Hausbettel antraf, nutzte
nun die durch die Advents- und
Weihnachtstage milder gestimm-
te Bevölkerung, indem man vor
den Haustüren Neujahrs- und Se-
genslieder anstimmte.

Während sich zunächst vor al-
lem Heiligentage mit entspre-
chenden inhaltlichen Motiven da-
zu anboten, wie etwa der Dreikö-
nigs, der Nikolaus- (6. Dezember)
und der Martinstag (11. Novem-
ber), um Spielszenen mit dem Er-
heischen (Erbitten; Verlangen)
von Essbarem oder Geld in Ver-
bindung zu bringen, so bürgerten
sich bis in das 19. Jahrhundert
zahlreiche andere Tage im Advent
und im Weihnachtsfestkreis ein.
So beispielsweise berichtete Lo-
renz Hübner zu Ende des 18. Jahr-
hunderts davon, dass im Pinzgau
mit dem Beginn des Advents „ver-
mummte Burschen von Haus zu
Hause [zogen], welche dem Haus-
besitzer Segenswünsche zum
Fenster hineinschreyen und dafür
beschenkt werden.“ Man nannte
den Brauch das „Anglöckeln“.
Gleichbedeutend war der Begriff
der „Klöpfelsnacht“, wobei „arme
Kinder und Lehrjungen an den

Thüren ihrer Wohltäter pochten“.
Die namentliche Herkunft dieser
Nächte, als deren erste in einigen
Gegenden die Andreasnacht
(29./30. November) galt, leitete
sich von der in der Bibel angedeu-
teten Herbergsuche Josephs und
Marias ab, wobei vor allem die
Thomasnacht kurz vor dem Weih-
nachtsfest dafür verwendet wur-
de. Später wurden dafür auch die
Donnerstage im Advent herange-
zogen.

Der Heischebrauch des Anglö-
ckelns bzw. Klöpfelns artete aller-
dings derart aus, dass er im Ver-
laufe des 18. Jahrhunderts haupt-
sächlich in den Städten verboten
war, wenngleich sich auf dem
Land kaum jemand an die Verbote
hielt. In der Kritik stand vor allem
die teils aggressive Art des Bet-
telns, wie es auch in den Heische-
sprüchen, die teilweise gesungen
wurden, zum Ausdruck kam: „I
klopf o, i klopf o! D’Frau hod an
schön Mo. Gib ma d’Frau a Küchel
z’Lohn, dass i ,n Herrn g‘lobt hon.
Küchel raus, Küchel raus, oder i
schlog a Loch ins Haus“.

Einen Heischebrauch stellte ur-
sprünglich auch das so genannte
Perchtengehen dar. Aus der Ge-
gend um Garmisch-Partenkir-
chen zitierte der Sagensammler
Friedrich Panzer (1794-1854) eine
weibliche Gewährsperson, die
ihm ihre eigenen in die Zeit um
1800 zu datierenden Erlebnisse in
Dialektform berichtete (nachfol-
gend zum leichteren Verständnis
ins Neuhochdeutsche übertra-
gen): „Die Perchten sind am Hei-
lig-Drei-Königabend gegangen.
Man hat gesagt: Ist heute nicht die
Klöpfelsnacht, wo man anklopft
und die Tür aufmacht? Machet
auf, machet auf! Als ich noch jung
war, bin ich selbst einmal Perch-
ten gegangen. Es sind immer drei
arme Leute gewesen, die aber
sonst nicht gebettelt haben. Alle
drei sind gleich angezogen gewe-
sen: Alte Hosen haben sie ange-
habt, alte Janker und über dem
Kopf einen Leinensack mit Lö-
chern für die Augen und das Maul.
Das eine hat eine Kette am Gürtel
hängen gehabt, das andere hat
einen Einkenter [= Schürhaken]
gehabt, das dritte einen Besen.
Sind sie an ein Haus hingekom-
men, dann haben sie mit der Kette
gerasselt und damit an die Haus-
tür geklopft. Mit dem Einkenter
haben sie auf dem Boden ge-
scharrt und mit dem Besen ge-
kehrt. Das ist alles gleichzeitig ge-
schehen. Die Leute haben dann
schon gewusst, dass die Perchten
gekommen sind und haben Bir-
nen oder Brot oder Nudeln herge-
geben. So sind die Perchten von
Haus zu Haus gegangen.“ Für
nicht wenige erwachsene Bedürf-
tige war das „Perchte(l)n“, wie
man diese Tätigkeit nannte, eine
Möglichkeit, unter dem Schutz
der Anonymität einer Maskierung
milde Gaben zu erheischen.

Fasching hat
entscheidenden Einfluss

Da die merkwürdigen Gestalten
ursprünglich zu Perchtnachten (6.
Januar) auftraten, bezeichnete
man sie im fränkisch-schwäbisch-
bayerisch-österreichischen
Raum, wo sich ursprünglich ein
insgesamt ähnliches Brauchtum
einstellte, als Perchten. Ein unmit-
telbares Pendent besaß die Percht
in der im italienischen Raum auf-
tretenden „Befan(i)a“, die sich
von der italienischen Form des
Festtages – „Epifania“ – ableitete.
Die Bezeichnung des Festtages
ging folglich der Benennung der
an jenem Tag bzw. Vorabend auf-
tretenden Gestalt der Percht zeit-
lich voraus: Zuerst gab es den von
der christlichen Festkultur ge-
prägten Begriff „Perchtnachten“,
und erst danach ließ man – eben
wegen der Namensähnlichkeit –
genau an jenem Termin eine Ge-
stalt namens Percht auftreten.
Von diesem Termin ausgehend,
dehnte sich das Perchtenbrauch-
tum aus, vor allem in die Zeit der
Zwölften wie auch in die Advents-
zeit, um sich mit einer ganzen Rei-

he anderer Braucheinflüsse zu
vermischen. Entscheidenden Ein-
fluss auf das „Perchte(l)n“ und das
Perchtenbrauchtum übte die Tra-
dition des Faschings bzw. des Kar-
nevals aus. Die Zeitung „Der baie-
rische Landbot“ brachte in einer
ihrer Ausgaben des Jahres 1790
den Hinweis, dass in den Städten
„am h. drey Königstage die römi-
schen Saturnalien oder die Faß-
nacht“ beginne. Demnach fanden
sich bettelnde Komödianten ein,
die mit einem theatralisch aufge-
führten Stück, meist alttestamen-
tarischer Thematik, die Leute in
den Wirtshäusern unterhielten.
Zu einem guten Teil bestanden
die Ensembles aus Laufener
Schiffsknechten, die, wie eine zeit-
genössische Quelle vermutete,
während der Wintermonate keine
andere Verdienstmöglichkeit hat-
ten und ihre Lieder selbst verfass-
ten und komponierten. Dem ge-
nannten Zeitraum von Percht-
nachten bis zur Fastnacht (Vor-
abend des Aschermittwochs) ent-
sprechen auch die Berichte über
jene Zeit, in welcher die „Frau
Percht“ umging: „Sie wird bei den
Teutschen wie bei den Wenden
[Slowenen] und selbst bei den
Russen [...] als ein scheußliches
Weib mit Pferd- oder Knochenfüs-
sen, in der einen Hand einen Be-
sen, in der andern eine Gabel hal-
tend, vorgestellt.“ Der Autor eines
im Jahre 1815 verfassten Artikels
erinnerte sich daran, rund 30 Jah-
re zuvor – also in den 1780er Jah-
ren – an einem der letzten drei
Fastnachtstagen in Osttirol einen
Umzug der „Frau Percht“ mit-
erlebt zu haben: „Ein Bauern-
bursch nahm ein leichtes Gerüst
auf seine Schultern, worauf ein
gräßlicher Weiberkopf steckte.
Dieß Gerüst und der Träger zu-
sammen wurden von einem lum-
pichten Weibergewande über-
hüllt. Und so in ungeheurer Ge-
stalt, unter plumpen Grimassen,
mit fürchterlichem Geschrey, in
der Begleitung von etwa zehn bis
15 Masken und einigen Dorfmusi-
kanten hielt die Frau Percht ihren
Lauf durch mehrere Nachbardör-
fer von Dölsach.“ Dies sei, so der
Verfasser, unter großem Zulauf
der Bevölkerung erfolgt; es seien
Tänze eröffnet worden, und mit
Branntwein habe man „der lär-
menden Gesellschaft“ gedankt für
das „Fastnachtsspektakel“. Mit
ihrer Gabel untersuche Frau
Perchta, so der Verfasser, „die
Bäuche gefräßiger Kinder“ und
schlitze ihnen diese auch auf. Und
er vermutet, dass mit dieser „Sa-
ge“ auch die Mäßigung beim Es-
sen – insbesondere nach der fest-
verwöhnten Weihnachtszeit – an-
gemahnt werden solle.

Bereits Erasmus von Rotterdam
erwähnt „die berche mit der lan-
gen nasen“, und in seinen Fasten-
predigten aus dem Jahre 1577 ver-
gleicht Johann Mathesius die Frau
des Herodes mit „der alten Ber-
che“. Nach der Enthauptung des
Johannes des Täufers müsse sie
„sich ierlich von Teufeln / unter
fraw Hulden und der alten Berch-
te namen herumb füren lassen /
nicht allein umb der faulen Megde
willen / sondern das sie alle
Weibsbilder warne / [...]“ Über das
brauchmäßige Auftreten von
Perchten wissen wir seit dem spä-
ten 16. Jahrhundert. Die enge Ver-
zahnung zwischen dem Perchten-
gehen, -laufen- und -jagen und
dem Faschingstreiben zieht sich
bis weit in das 19. Jahrhundert he-
rauf wie ein roter Faden durch das
winterliche Brauchtum.

Keine direkte Linie zu
Germanen oder Kelten

Eine kontinuierliche Linie zu
vermeintlich germanischen oder
keltischen Ursprüngen, mit
denen der esoterisch angehauch-
te Brauchtums-Lifestyle die
Perchten gerne in Verbindung
bringen würde, lässt sich jedoch
nicht nachweisen. Vielmehr fallen
die Einflüsse christlicher Feste wie
auch der Faschingszeit auf.
Schließlich erscheint die beson-
dere Ausprägung dieses Brauch-
tums als das Ergebnis einer bereits
im Mittelalter in Ansätzen vorhan-
denen „Globalisierung“.

Frau Percht mit der langen Nase. Holzschnitt aus dem Jahr 1468.

Perchten am Vorabend zu Perchtnachten in Eschenlohe, 19. Jahrhun-
dert. − Fotos: Stadtarchiv

Datierung „nach Perchtnachten“ auf einer Urkunde aus dem Jahr 1312.


	rt_2212_s27.pdf
	rt_2212_s28.pdf

