93. Jahrgang / Nummer 11

Heimatblatter

Beilage von ,,Reichenhaller Tagblatt” und , Freilassinger Anzeiger"

Montag, 22. Dezember 2025

Perchtnachten, die Zwolften und die Rauhnachte

Die Urspriinge unseres
Brauchtums im
Weihnachtsfestkreis
hat Stadtheimatpfleger
Dr. Johannes Lang
beleuchtet. In einem
ersten Teil erzahlt er
von den Anfédngen.

Von Dr. Johannes Lang

er Herr bricht ein um Mit-
ternacht ...“ — so beginnt
ein geistliches Advents-

lied, dasim Jahre 1712 von Johann
Christoph Rube (1665-1748) ver-
fasst worden ist. Schon aus dem
Kontext ergibt sich, dass hier kein
Einbruchim Sinne eines gewaltsa-
men Zutritts in ein Haus gemeint
sein kann. Offensichtlich hat das
Wort ,,(ein)brechen” im Verlaufe
mehrerer Jahrhunderte einen Be-
deutungswandel vollzogen: Das
Wort leitet sich vom mittelhoch-
deutschen , brehen“ ab, was zu-
néchst einmal ,gldnzen“ bedeu-
tet. Spater wurde daraus ,bre-
chen“, ein Wort, das wir im heuti-
gen Sprachgebrauch z.B. im Zu-
sammenhang mit der
»Lichtbrechung“ verwenden und
das auf diese Weise erneut zum
»glinzen“ fiihrt. Unser Wort
»prachtig, dessen Synonym
»glanzvoll“ bedeutet, leitet sich
ebenso von ,brechen” ab wie das
englische ,bright“ (= leuchtend,
glinzend). In unserem Verb ,an-
brechen“ - etwa im Sinne des an-
brechenden Tages - finden wir
eine abgeleitete Bedeutung: der
Morgen beginntim Glanz der Son-
nenstrahlen, er ,erscheint” gewis-
sermallen, beinhaltet dieses Wort
doch das Vermogen, aus eigener
Kraft heraus zu leuchten.

Noch im Mittelalter erhielt
,brechen“ zusitzlich die Bedeu-
tung von ,erscheinen“, so dass
nun auch das eingangs erwdhnte
Lied zu seinem nachvollziehba-
ren Sinn gelangt: ,Der Herr er-
scheint um Mitternacht ...“

Die ,Erscheinung des Herrn“
kommt aber nicht nur in dem
Lied, sondern auch in der liturgi-
schen Benennung eines bedeu-
tenden kirchlichen Festes, dem
,Dreikonigstag am 6. Januar,
zum Ausdruck. Der in der christli-
chen Kirche fiir diesen Tag ver-
wendete Begriff ,, Epiphanias* lei-
tet sich vom altgriechischen Wort
epiphdneia her, was urspriinglich
allgemein eine Erscheinung be-
zeichnete, um dann im Hellenis-
mus das Erscheinen einer Gott-
heit anzuzeigen: Durch ihr plotz-
liches und rettendes Eingreifen
wendet die Gottheit das Gesche-
hen zugunsten des Menschen.
Seit der Antike und der damit ver-
bundenen Plato-Rezeption ging
mit der Vorstellung der Epiphanie
auch eine Lichtvision einher. Mit
der Etablierung eines zweiten
weihnachtlichen Festes, das im
Gegensatz zum Geburtsfest Chris-
ti den Offenbarungsgedanken in
den Mittelpunkt riickte, entlehnte
die romisch-christliche Kirche
den Begriff der Epiphanie von der
Ostkirche und feierte an diesem
Tag die Anbetung des Kindes
durch die Magier, die man spéter
als ,Heilige Drei Konige“ bezeich-
nen sollte.

Die frithen Theologen sahen in
den Magiern die ersten Heiden,
die sich Christus bewusst zuwen-
deten, indem sie in ihm den Mes-
sias erkannten. Geleitet worden
waren sie dabei durch eine gottli-
che Erscheinung, die sich durch
einen Stern zeigte, wie der Evan-
gelist Matthédus (Kap. 2,7 und 2,9)
schildert: ,Da Jesus geboren war
zu Bethlehem in Judida zur Zeit des
Konigs Herodes, siehe, da kamen
Magier aus dem Morgenland nach
Jerusalem und sprachen: Wo ist
der neugeborene Koénig der Ju-

— Fotos: Stadtarchiv

=

N

1 G0

lill:ﬂliln

= :\

& <
=

 —
—
—

éi‘_

A

1A

%

Dreikonigs-Prozession in KoIn. Holzschnitt aus dem 15. Jahr-
hundert.

den? Wir haben seinen Stern auf-
gehen sehen und sind gekommen,
ihn anzubeten. [...] Und siehe, der
Stern, den sie hatten aufgehen se-
hen, gingvorihnen her, bis er tiber
dem Ort stand, wo das Kindlein
war. Da sie den Stern sahen, wur-
den sie hocherfreut und gingen in
das Haus und sahen das Kindlein
mit Maria, seiner Mutter, und fie-
len nieder und beteten es an und
tatenihre Schitze aufund schenk-
ten ihm Gold, Weihrauch und
Myrrhe.“

Den Tag des
leuchtenden Sterns gefeiert

Mit seinen Wortbedeutungen
»glinzen“ bzw. ,erscheinen” eig-
nete sich das mittelhochdeutsche
»brechen“ hervorragend fiir die
Eindeutschung des Begriffs der
Epiphanie. So findet sich denn
auch ab dem 13. Jahrhundert in
den nunmehr verstdrkt in deut-
scher Sprache verfassten Schrift-
quellen fiir den Epiphanietag (6.
Januar) der Begriff ,Brehentag”

Die Heiligen Drei Konig auf einem sloweni-

schen Haussegen, um 1820.

bzw. ,Brech(en)tag“: Man feierte
also den Tag des leuchtenden (=
brechenden) Sterns und damit
den Tag der Erscheinung.

In den Urkunden des 13., 14.
und 15. Jahrhunderts wurde der
»Brech(en)tag“ mit all seinen Ver-
schreibungen (Prehentag, Preen-
tag oder Prechtag) vielfach zur Da-
tierung herangezogen. Gleichzei-
tig zu diesen Formen entwickelte
sich durch phonotaktische Veran-
derungen — durch eine so genann-
te Metathese — im Laufe der Zeit
eine Vertauschung zweier Buch-
staben (vgl. dt. Wespe / mittelbai-
er. Wepse), wodurch aus dem
»Prechtag” schlieRlich der ,Perch-
tag” wurde. Die Wortentwicklung
lasst sich wie folgt rekonstruieren:
Prehentag < Brechentag < Brech-
tag < Berichtag < Berchtag <
Berchtentag bzw. Perchtentag.
Eine davon abgewandelte Form
ist ,Perchtnachten®, das bereits in
einer den Salinenbetrieb betref-
fenden Reichenhaller Urkunde
des Jahres 1285 genannt wird:
»Wervon sand Ruprechtstagmehr
[Salz] seut [= siedet] unz [= bis] auf
die Perichtndchten“, der miisse

eine Strafe zahlen, heilSt esin dem
Dokument. Perchtnachten er-
scheint also als Gegenstiick zu
Weihnachten, dem anderen
Hochfest wihrend des Weih-
nachtsfestkreises, und macht
deutlich, dass man sich, dhnlich
wie die Geburt Christi, die Er-
scheinung des Sterns zu Nachtzei-
ten vorstellte. Sowohl im Falle von
Weihnachten (25. Dezember) als
auch im Falle von Perchtnachten
(6. Januar) begann der Festtag mit
dem Vorabend, weshalb der Vor-
tag ,Perchtabend“ (5. Januar) -
dhnlich dem ,Heiligen Abend“
(24. Dezember) — benannt wurde.

6. Januar als einer
der wichtigsten Tage

Wie bedeutsam Perchtnachten
(6.Januar) in der Bevolkerung ein-
gestuft wurde, zeigt sich an den
weiteren fiir ihn gebrauchlichen
Benennungen: Einerseits war der
Tag bekannt als ,Obrist(en)tag”
bzw. ,Heiliger Oberstentag*, wo-
bei auf die in der Bibel erwdhnten

Magier aus dem Morgenland Be-
zug genommen wurde, deren
Ranghoheit man damit kenn-
zeichnete. Andererseits findet
sich fiir den Tag auch die Bezeich-
nung des ,groflen oder hohen
Neujahrs“, im Gegensatz zum
sersten und gemeinen Neujahr*
(1. Januar), begann doch der bau-
erliche Kalender nicht mit dem 1.,
sondern mit dem 6. Januar und
stellte somit einen der wichtigsten
Tage in der mittelalterlichen Ge-
sellschaft dar. Weitere Namen wa-
ren: Theophanie, Feste der Lich-
ter bzw. Ursprung des Lichts, Hei-
denfest, Phagiphanie bzw. Beth-
phania, schlielflich das Fest der
»Heiligen Drei Konige“ — ein Na-
me, der ab dem 6. Jahrhundert
allméhlich aufkam, da die Uber-
zeugung erstarkt war, dass es sich
bei den in der Bibel genannten
Magiern um drei Konige gehan-
delt habe. Damit einher ging die
erstmalige Nennung der Namen
Caspar, Melchior und Balthasar.
Offenbar hatten die drei in der Bi-
bel erwdhnten Geschenke Gold,
Weihrauch und Myrrhe zu der An-
nahme gefiihrt, dass es sich um
drei Kénige gehandelt habe.

Zwolf Nichte oder
kurz: die Zwolften

Zwischen Weihnachten (25. De-
zember), das mit deutlich weniger
gingigen Namen versehen war
(Christtag; Geburt des Herrn), und
Perchtnachten (6. Januar) liegen
insgesamt zwolf Ndchte, wobei je-
ne vom 25. auf den 26. Dezember
stets als erste zu zdhlen war. Die
darin liegenden elf Tage sind fol-
genden Heiligen bzw. Ereignissen
geweiht: Stephanus (26.12.), Jo-
hannes Evangelist (27.12.), Fest
der Unschuldigen Kinder (28.12.),
Thomas Becket (29.12.), Konig
David (30.12.), Sylvester (31.12.),
Fest der Beschneidung des Herrn
(1.1.), Makarius (2.1.), Genoveva
(3.1.), Titus (4.1.) und Telesphoros
(5.1.). Dass die zwolf Nachte, die
man ab dem Hochmittelalter als
die ,,Zwolften“ bezeichnete, nicht
nur in Mitteleuropa gefeiert wur-
den, geht aus dem Buch des Jo-
hannes von Hildesheim tiber die
Legende der Heiligen Drei Kénige
(,Historia Trium Regum*) hervor,
das in der Zeit 1364-1375 ent-
stand: Darin berichtet der Autor,
dass in zahlreichen Regionen der
Ostkirche und des Nahen Ostens
diese Zeit in festlichem Geprége
begangen wurde ,mit Kost, Ge-
tranken und mit Speisen, so viel
und genug sie essen konnen bis
zum zwolften Tag [...] und auf je-
dem Tisch steht eine Kerze oder
ein Lampchen, das Tag und Nacht
brennt bis zum zwolften Tag, und
das Volk hat an diesen Tagen eine
grof3e Freude mit Essen und Trin-
ken.

Und an dem zwdlften Abend —
sobald die Sonne zur Neige geht —
so geht ein Freund zu einem an-
deren Freund mit brennenden
Lichtern, die sie in den Hidnden
tragen. Und wenn sie bei der Tiire
hereinkommen, so sagensie , Gott
gebe Euch einen guten Tag“ [...]
Die Nacht tiber bleiben sie wach
und gehen von einem Haus in das
andere und singen und springen.
All das tun sie in Erinnerung an
den zwolften Tag, als die drei K6-
nige kamen ...“ Die besondere Be-
gehung der ,Zwoélften“ scheint
rasch ihren Weg von der Ostkirche
in den abendlédndischen Raum ge-
funden zu haben, zumal die
»Zwolften“ als jene Nachte ange-
sehen wurden, in denen hem-
mungslos orakelt und geweissagt
wurde.

Und dabei kannte der mittel-
alterliche Aberglaube keine Gren-
zen: Ab der ersten der zwolf Nach-
te wiirden sich — davon war man
tiberzeugt — die Tiere im Stall mit-

einander tiber ihren Herrn unter-
halten, alle Geister wiirden sicht-
bar, alle in dieser Zeit gehabten
Trdume wiirden sich im folgen-
den Jahr erfiillen. Man esse weder
Erbsen noch Linsen, putze keine
Stiefel oder Schuhe, hinge keine
Wische auf und setze sich auf kei-
nen Tisch. Man schiittle die Biau-
me, damit sie im kommenden
Jahr reichen Ertrag bringen, und
setze zwolf Zwiebeln, um die Tro-
ckenheit oder Ndsse der kommen-
den Monate zu erfahren. Frauen
wiirde den eigenen Schatten ohne
Kopf erblicken. Man spreche in
den Ofen hinein und werfe den
Schuh riicklings tiber die Schulter.
Aus kleinen Salzhiduflein lieRen
sich Sterbefille im kommenden
Jahr herauslesen, und heiratsfihi-
ge Mdédchen ,kehren die Stuben
nackend und riicklings aus, auf
daB ihr Heurath [= kiinftiger Ehe-
mann] erscheine.“ Eier, in ein
Weinglas geschlagen, wiirden den
Beruf des kiinftigen Angetrauten
sichtbar werden lassen.

Karten wiirden gelegt und aus
neunerlei Holz gefertigte Stiihle
wiirden diejenigen, die sich wih-
rend der Mette in der Christnacht
darauf setzten, mit allen Hexen
der Nachbarschaft bekannt ma-
chen. Nackt auf einer Kreuzung
stehend, wiirde , der Teufel kom-
men und [...] Schitze zu Haufen
oder die schonsten Mddchen aus
der Gegend verschaffen.“ Die Zu-
kunft lieRe sich, so eine weit ver-
breitete Uberzeugung, durch Blei-
gielen voraussagen. SchlieRlich
wiirden sich die kommenden
zwOlf Monate aus der Beschaffen-
heit der ,Zwolften“ herauslesen
lassen.

Insbesondere die letzte der
zwoOlf Niachte, vom 5. auf den 6.
Januar, war ausgefiillt mit einem
vielfédltigen Brauchtum. So etwa
opferte an jenem Vorabend - ein-
gedenk der Heiligen Drei K6nige —
beispielsweise der spanische Ko-
nig drei Kelche, jeweils gefiillt mit
Gold, Weihrauch und Myrrhe. In
Frankreich hingegen wurde an
diesem Tag einer der Hofbediens-
teten zum Konig gewéhlt und von
dessen hoher Gestellten bedient.
Sédchsische und Thiiringische Fa-
milien wiederum allen einen Ku-
chen, in den eine Bohne eingeba-
cken sei. Derjenige, in dessen Ku-
chenstiick die Bohne erschien,
war der ,Bohnenkonig*“.

Dem Vorbild der Heiligen Drei
Konige folgend, die neben Gold
und Myrrhe auch Weihrauch dar-
gebracht hatten, rduchert man in
dieser Nacht das eigene Haus, um
es damit zu segnen. Dabei, so ein
Lexikoneintrag aus dem Jahre
1780, ,geht der Pfarrer oder mit
seiner Erlaubnis ein anderer Pries-
ter mit Weihwasser und Rauchfas-
se in die Hduser, geht alle Zimmer
durch, besprengt sie allenthalben
mit Weihwasser, rduchert sie aus
und schreibtinsgemein des Jahres
einmal mit der Kreide aufalle Thii-
ren die Buchstaben C.M.B. mit
drey Kreuzen, d.i. Caspar, Mel-
chior, Balthasar.

Noch ,,Rauchwecken*
Anfang des 19. Jahrhunderts

Die Hausbenediction geschieht
auch manchmal o6fter im Jahre,
besonders zur Pestzeit oder wenn
andere gefdhrliche Krankheiten
iiberhand nehmen oder wenn
man in der Furcht ist und glaubt,
dall das Haus vor Infestationen
oder Nachstellungen des Satans
nicht genug gesichert ist.“

Diese Weihehandlung des Aus-
raucherns, zunichst nur von
Geistlichen vorgenommen, wur-
de spidter an Mesner oder Schul-
lehrer iibertragen. In Bayern iiber-
nahm, wenn kein Geistlicher da-
fiir verfiigbar war, diese Aufgabe
der ,Hausvater selbst und rdu-



Montag, 22. Dezember 2025

Heimatblatter

cherte ,das ganze Haus und je-
de[n] Winkel darinn mit geweih-
ten Rauche“ und schrieb ,an jede
Thiire die Anfangsbuchstaben die
Namen der drey Konige und die
Jahreszahl mit ebenfalls geweih-
ter Kreide“ und betete dazu. Wah-
rend auch die Stallungen ausge-
rauchert wurden, erhielt das Ge-
sinde eine bessere Kost, be-
stehend aus Kiicheln und gesotte-
nem Obst, an den folgenden
Tagen aber noch {ippigere Spei-
sen: Wurste, Fleisch und Weizen-
brot. Die exakte Speisenfolge, die
eine fiir damalige Verhdiltnisse
durchaus tippige Schlemmerei
widerspiegelt, wurde sogar in den
Dienstbotenordnungen festge-
halten: in der Friih ein Paar Wiirs-
te, eine Suppe, Fleisch, Bier und
Brot; mittags und abends eine
Suppe mit Einlage, als Vorspeise
z.B. Kuddelflecken, dann Sem-
melknodeln, Rindfleisch und Ge-
miise, Braten, Weillbrot und eine
Halbe Bier. In Miinchen boten die
Bécker zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts am Weihnachts- und Drei-
konigstag noch so genannte
,2Rauchwecken“ offentlich zum
Verkauf an.

Als Rauchwerk beim Ausrdu-
chern diente vorziiglich der auch
in Kirchen verwendete kostbare
Weihrauch aus dem Orient. War
solcher nicht verfiigbar, so ver-
wendete man den so genannten
,Waldrauch“, wobei sowohl das
Harz der Kiefer als auch die gelbe
Speikpflanze, die vornehmlich im
Lungau gewonnen wurde und bei
Kramern in kleinen Biindeln er-
worben werden konnte, wichtige
Zutaten darstellten.

Gesegnet wird auch der
Ubergang ins neue Jahr

Das Rdauchern am Vorabend zu
Perchtnachten erfolgte nicht zu-
letzt wegen des im bé&uerlichen
Kalender am 6. Januar begange-
nen Neujahrstages (,Groneu-
jahr“), wobei — dhnlich den anti-
ken Traditionen — der Segnung
des Hauseingangs eine besondere
Bedeutung zukam, sogar im dop-
pelten Sinn: Das lateinische Wort
»lanua“ bezeichnete eine jegliche
Tiir, durch die man hinein- oder
hinausgehen konnte. Hinzu kam,
dass die Bezeichnung des ersten
Monats im neuen Jahr mit dem
lateinischen Wort und der davon
abgeleiteten doppelgesichtigen
romischen Gottheit ,Janus“ gebil-
det wurde: der Januar.

Mit Hilfe des Weihrauchs, des
Weihwassers sowie der Inschrift +
C(hristus) + M(ansionem) +
B(enedicat) + (dt.: ,,Christus segne
das Haus“) segnete man also nicht
nur die Schwelle zum eigenen
Haus, sondern auch den Uber-
gang in ein neues Jahr, von dem
man nicht wusste, was es bringen
wiirde.

Die Zwolften, die gewisserma-
Ben eine Zeit zwischen den Jahren
bildeten, waren also wie geschaf-
fen fiirs Orakeln, Weissagen und
Prophezeien. Eine Schriftaus dem
Jahre 1592 erkléart auf die Frage:
,2Warum schreibt man aber Ihre
Namen aufdie Tiiren: Caspar, Bal-
thasar, Melchior?“ Man hoffe, so
die Antwort, , dass in dieser heili-
gen drei Kénige Namen der Satan
in der Wohnung, wo diese drei Na-
men [geschrieben] sind, keinen
Schaden zufiige. Und darum ge-
brauchen wir dazu — und gegen
allerlei Gespenster — auch das hei-
lige Kreuzzeichen.“ Allein diese
Aussagen belegen, dass der Glau-
be an die Verfithrungen des Teu-
fels und an die Existenz boser
Geister das Leben und die Vorstel-
lungswelten des mittelalterlichen
Menschen zu einem guten Teil be-
stimmte, was bei der einen mehr
und beim anderen weniger ver-
fing.

Innerhalb der Zwdlften galten
jene Feste, die direkt mit dem Le-
ben Jesu in Verbindung standen,
als besonders weihevoll. Es waren
dies zunichst die Vorabende zu
Perchtnachten (5./6.1.) sowie
zum Fest der Beschneidung des

— Fotos: Stadtarchiv

Datierung ,,nach Perchtnachten“ auf einer Urkunde aus dem Jahr 1312.

Herrn (31.12./ 1.1.), was spéter als
Neujahrsnacht bezeichnet wurde.
Hinzu kam aullerdem die Christ-
nacht (24./25.12.), die eigentlich
aulerhalb des Zeitraums der
Zwolften lag, und ferner — sehr
wahrscheinlich spdter dazu ge-
nommen - die Thomasnacht
(20./21.12.), die gleichzeitig die
Wintersonnenwende  markiert.
Als einer der Apostel Christi ge-
noss der hl. Thomas besonderes
Ansehen. Seine heiligen Gebeine
wiederum ruhten in Indien, wo
der Legende nach auch die Heili-
gen Drei Konige herstammten
und ebendort verstorben waren.
In diesen vier besonders weihe-
voll begangenen Néchten pflegte
man, abgeleitet von der Sitte zu
Perchtnachten, ebenfalls das Rau-
chern, weshalb man diese Nachte
als ,Rauchnichte“ bezeichnete.
Durch lautliche Verschleifung
wurde im Verlaufe des 19. Jahr-
hunderts daraus der Begriff der
,2Rauhnichte“, in denen man , die
Héuser zu berduchern pflegte.”
Zudem besprengte man diese, ja
sogar Speise und Trank - aus-
driicklich auch den Weihnachts-
zopf — mit Weihwasser, ,damit
uns kain List des bosen Feinds
noch kain Zauberey weder Vich
noch Leut schaden“, wie es in
einer Schrift aus dem Jahre 1592
heil3t.

Auch das in den Zwolften ohne-
hin tibliche Orakeln und Weissa-
gen verstirkte man in diesen
Néchten, beispielsweise durch
Bleigielen, so dass man die vier
Rauhnichte auch als Losnichte
(,Losselnachte“) bezeichnete.

Schon friith verwischte sich
die genaue Zeiteinteilung

Eine klare Differenzierung, wel-
che Nichte eigentlich als die

Zwolften und welche als Rauh-
nichte anzusehen waren bzw. wo
es Uberschneidungen gab, ver-
wischte sich schon im Verlaufe
der Frithen Neuzeit, so dass sich
bald eine gewisse Beliebigkeit ein-
stellte. So etwa erblickte man als
Rauhnichte ,auf dem Lande die-
jenigen Tage vom Neuenjahre an
bis nach der h. drey Koénig Wo-
che“, schloss demzufolge also
auch die Oktav von Perchtnach-
ten (6. Januar) mit ein. In einer
Dienstbotenordnung aus dem
Jahre 1822 wiederum wurde — we-
gen der an diesen Tagen an das
Gesinde besonders zu reichenden
Speisen — als Rauhnéchte neben
Weihnacht, Neujahr und dem
Dreikonigstag auch Allerheiligen
genannt.

Zusétzlich zum Rduchern galt
in jenen N&chten allgemein die
Gewohnheit des Schieliens, eine
besondere Form des Lirmbrauch-
tums. Dessen Urspriinge lagen in
der allgemeinen Praxis, wie sie
sich im Volk seit dem Spatmittel-
alter herausgebildet hatte, um die
Ankunft gekronter Haupter, Fiirs-
ten und Kénige mit lauten Béllern
weitum zu verkiinden. Da man
auch in Christus und den Heiligen
Drei Konigen derartige Hoheiten
zu erkennen glaubte, bildete sich
hier ein regelrechtes Brauchtum
aus, um die Christus im Besonde-
ren geweihten Rauhnéchte in
ihrer Bedeutung noch zu steigern.
Obwohl wegen der vielen Unfille
obrigkeitlich verboten, {ibte man
den Brauch an zahlreichen Orten
Mitteleuropas aus. Im GrofRarltal
beispielsweise nannte man das
Schieflen zur Christmette den
»Mettenschoa“, wie Lorenz Hiib-
ner 1797 berichtete.

Zu den weiteren Besonderhei-
ten zu Perchtnachten (6. Januar)
gehort bis zum heutigen Tag das
so genannte Sternsingen, dessen
Urspriinge auf das Spétmittelalter

zuriickgehen und moglicherweise
eng mit der Stadt K6ln in Verbin-
dung zu bringen sind: Nach dem
Tod der Heiligen Drei Konige wa-
ren deren Gebeine von Indien in
die Hauptstadt des Ostromischen
Reichs, nach Konstantinopel
(heute: Istanbul) gelangt, um spé-
ter von dort nach Mailand trans-
feriert zu werden.

Gebeine der Heiligen Drei
Konige nach Kéln gebracht

Bei der Eroberung und Zersto-
rung der Stadt im Jahre 1162
durch die Truppen des Kaisers
Friedrich Barbarossa schenkte
dieser die Reliquien, die als einer
der kostbarsten Schétze der ge-
samten Christenheit galten, dem
Erzbischof von Ko6ln, der diese
wiederum in seine Stadt am Rhein
bringen lief3, wo sie in einem tiber-
aus kostbaren Schrein der kulti-
schen Verehrung ausgesetzt wur-
den und unzihlige Pilger aus nah
und fern anlockten. Der bereits
erwidhnte Johannes von Hildes-
heim berichtete in der zweiten
Hilfte des 14. Jahrhunderts da-
von, dass in Koln bei Notzeiten
Prozessionen erfolgten, wobei
sich drei Priester als die Heiligen
Drei Konige verkleideten und
einen goldenen Stern vor sich her-
tragen lieRen. Ahnlich geartete
Dreikonigsspiele breiteten sich in
ganz Europa aus, so auch im sich-
sischen Erzgebirge, in Thiiringen
und in der Pfalz, wobei man im 18.
Jahrhundert die Meinung vertrat,
dass ,Leute, in einem meist ld-
cherlichen Anzuge, mit einem bey
sich fiihrenden Sterne, herumzo-
gen, ein gewisses Liedchen singen
und eine wahre Betteley damit
trieben.”

Sternsinger einst nur noch
auf dem Land verbreitet

Wohl urspriinglich aus den
Stiadten stammend, hielt sich die
»Sternsingerey“ zu Ende des 18.
Jahrhunderts nur noch in den
landlichen Regionen: Drei Mén-
ner oder junge Burschen gingen,
als Konige verkleidet und einen
auf einem Stab angebrachten
Stern mitfithrend, von Tur zu Tiir
und brachten Hirten- oder Weih-
nachtslieder zum Besten, ,,wobey
sie nicht, wie die h. drey Konige,
Geschenke opfern und bringen,
sondern selbe annehmen und da-
fiir im ndchsten Wirtshause sich,
wie es ihr Orden mit sich bringt,
sternvoll saufen.“

Hier vermischte sich das Drei-
konigsspiel mit den mittelalterli-
chen Heischebriduchen, die insbe-
sondere in der winterlichen Zeit
um Weihnachten verstirkt ein-
setzten. Not und Bediirftigkeit in
Teilen der einfachen Bevoélkerung,
die man das Jahr {iber ansonsten
bettelnd vor den sonntéglichen
Kirchentoren oder auch beim ge-
zielten Hausbettel antraf, nutzte
nun die durch die Advents- und
Weihnachtstage milder gestimm-
te Bevolkerung, indem man vor
den Haustiiren Neujahrs- und Se-
genslieder anstimmte.

Wihrend sich zunéchst vor al-
lem Heiligentage mit entspre-
chenden inhaltlichen Motiven da-
zu anboten, wie etwa der Dreiko-
nigs, der Nikolaus- (6. Dezember)
und der Martinstag (11. Novem-
ber), um Spielszenen mit dem Er-
heischen (Erbitten; Verlangen)
von Essbarem oder Geld in Ver-
bindung zu bringen, so biirgerten
sich bis in das 19. Jahrhundert
zahlreiche andere Tage im Advent
und im Weihnachtsfestkreis ein.
So beispielsweise berichtete Lo-
renz Hiibner zu Ende des 18. Jahr-
hunderts davon, dass im Pinzgau
mit dem Beginn des Advents ,ver-
mummte Burschen von Haus zu
Hause [zogen], welche dem Haus-
besitzer Segenswiinsche zum
Fenster hineinschreyen und dafiir
beschenkt werden.“ Man nannte
den Brauch das ,Anglockeln®.
Gleichbedeutend war der Begriff
der ,Klopfelsnacht®, wobei ,,arme
Kinder und Lehrjungen an den

Thiiren ihrer Wohltédter pochten®.
Die namentliche Herkunft dieser
Néchte, als deren erste in einigen
Gegenden die Andreasnacht
(29./30. November) galt, leitete
sich von der in der Bibel angedeu-
teten Herbergsuche Josephs und
Marias ab, wobei vor allem die
Thomasnacht kurz vor dem Weih-
nachtsfest dafiir verwendet wur-
de. Spater wurden dafiir auch die
Donnerstage im Advent herange-
zogen.

Der Heischebrauch des Anglo-
ckelns bzw. Klopfelns artete aller-
dings derart aus, dass er im Ver-
laufe des 18. Jahrhunderts haupt-
sdchlich in den Stddten verboten
war, wenngleich sich auf dem
Land kaum jemand an die Verbote
hielt. In der Kritik stand vor allem
die teils aggressive Art des Bet-
telns, wie es auch in den Heische-
spriichen, die teilweise gesungen
wurden, zum Ausdruck kam: ,I
klopf o, i klopf o! D’Frau hod an
schon Mo. Gib ma d’Frau a Kiichel
z’Lohn, dass i,n Herrn g‘lobt hon.
Kiichel raus, Kiichel raus, oder i
schlog a Loch ins Haus".

Einen Heischebrauch stellte ur-
spriinglich auch das so genannte
Perchtengehen dar. Aus der Ge-
gend um Garmisch-Partenkir-
chen zitierte der Sagensammler
Friedrich Panzer (1794-1854) eine
weibliche Gewdhrsperson, die
ihm ihre eigenen in die Zeit um
1800 zu datierenden Erlebnisse in
Dialektform berichtete (nachfol-
gend zum leichteren Verstdndnis
ins Neuhochdeutsche {ibertra-
gen): ,Die Perchten sind am Hei-
lig-Drei-K6nigabend gegangen.
Man hat gesagt: Ist heute nicht die
Klopfelsnacht, wo man anklopft
und die Tir aufmacht? Machet
auf, machet auf! Als ich noch jung
war, bin ich selbst einmal Perch-
ten gegangen. Es sind immer drei
arme Leute gewesen, die aber
sonst nicht gebettelt haben. Alle
drei sind gleich angezogen gewe-
sen: Alte Hosen haben sie ange-
habt, alte Janker und tiber dem
Kopf einen Leinensack mit Lo6-
chern fiir die Augen und das Maul.
Das eine hat eine Kette am Giirtel
héngen gehabt, das andere hat
einen Einkenter [= Schiirhaken]
gehabt, das dritte einen Besen.
Sind sie an ein Haus hingekom-
men, dann haben sie mit der Kette
gerasselt und damit an die Haus-
tiir geklopft. Mit dem Einkenter
haben sie auf dem Boden ge-
scharrt und mit dem Besen ge-
kehrt. Das ist alles gleichzeitig ge-
schehen. Die Leute haben dann
schon gewusst, dass die Perchten
gekommen sind und haben Bir-
nen oder Brot oder Nudeln herge-
geben. So sind die Perchten von
Haus zu Haus gegangen.“ Fiir
nicht wenige erwachsene Bediirf-
tige war das ,Perchte()n“, wie
man diese Tétigkeit nannte, eine
Moglichkeit, unter dem Schutz
der Anonymitét einer Maskierung
milde Gaben zu erheischen.

Fasching hat
entscheidenden Einfluss

Da die merkwiirdigen Gestalten
urspriinglich zu Perchtnachten (6.
Januar) auftraten, bezeichnete
man sie im frankisch-schwibisch-
bayerisch-osterreichischen
Raum, wo sich urspriinglich ein
insgesamt dhnliches Brauchtum
einstellte, als Perchten. Fin unmit-
telbares Pendent besall die Percht
in der im italienischen Raum auf-
tretenden ,Befan(i)a“, die sich
von der italienischen Form des
Festtages — , Epifania“ — ableitete.
Die Bezeichnung des Festtages
ging folglich der Benennung der
an jenem Tag bzw. Vorabend auf-
tretenden Gestalt der Percht zeit-
lich voraus: Zuerst gab es den von
der christlichen Festkultur ge-
pragten Begriff ,Perchtnachten®,
und erst danach lieR man — eben
wegen der Namensédhnlichkeit —
genau an jenem Termin eine Ge-
stalt namens Percht auftreten.
Von diesem Termin ausgehend,
dehnte sich das Perchtenbrauch-
tum aus, vor allem in die Zeit der
Zwolften wie auch in die Advents-
zeit, um sich mit einer ganzen Rei-

he anderer Braucheinfliisse zu
vermischen. Entscheidenden Ein-
fluss aufdas , Perchte()n“ und das
Perchtenbrauchtum iibte die Tra-
dition des Faschings bzw. des Kar-
nevals aus. Die Zeitung ,Der baie-
rische Landbot“ brachte in einer
ihrer Ausgaben des Jahres 1790
den Hinweis, dass in den Stddten
»am h. drey Konigstage die romi-
schen Saturnalien oder die FaR-
nacht“beginne. Demnach fanden
sich bettelnde Komodianten ein,
die mit einem theatralisch aufge-
fuhrten Stiick, meist alttestamen-
tarischer Thematik, die Leute in
den Wirtshdusern unterhielten.
Zu einem guten Teil bestanden
die Ensembles aus Laufener
Schiffsknechten, die, wie eine zeit-
genossische Quelle vermutete,
wihrend der Wintermonate keine
andere Verdienstmoglichkeit hat-
ten und ihre Lieder selbst verfass-
ten und komponierten. Dem ge-
nannten Zeitraum von Percht-
nachten bis zur Fastnacht (Vor-
abend des Aschermittwochs) ent-
sprechen auch die Berichte {iber
jene Zeit, in welcher die ,Frau
Percht” umging: , Sie wird bei den
Teutschen wie bei den Wenden
[Slowenen] und selbst bei den
Russen [...] als ein scheuliliches
Weib mit Pferd- oder Knochenfiis-
sen, in der einen Hand einen Be-
sen, in der andern eine Gabel hal-
tend, vorgestellt.“ Der Autor eines
im Jahre 1815 verfassten Artikels
erinnerte sich daran, rund 30 Jah-
re zuvor — also in den 1780er Jah-
ren — an einem der letzten drei
Fastnachtstagen in Osttirol einen
Umzug der ,Frau Percht mit-
erlebt zu haben: ,Ein Bauern-
bursch nahm ein leichtes Gertist
auf seine Schultern, worauf ein
grdflicher Weiberkopf steckte.
Diel Geriist und der Trager zu-
sammen wurden von einem lum-
pichten Weibergewande {iber-
hiillt. Und so in ungeheurer Ge-
stalt, unter plumpen Grimassen,
mit fiirchterlichem Geschrey, in
der Begleitung von etwa zehn bis
15 Masken und einigen Dorfmusi-
kanten hielt die Frau Percht ihren
Lauf durch mehrere Nachbardor-
fer von Doélsach.” Dies sei, so der
Verfasser, unter grofem Zulauf
der Bevolkerung erfolgt; es seien
Téanze eroffnet worden, und mit
Branntwein habe man ,der lar-
menden Gesellschaft” gedankt fiir
das ,Fastnachtsspektakel”. Mit
ihrer Gabel untersuche Frau
Perchta, so der Verfasser, ,die
Bauche gefralliger Kinder und
schlitze ihnen diese auch auf. Und
er vermutet, dass mit dieser ,Sa-
ge“ auch die MiRligung beim Es-
sen — insbesondere nach der fest-
verwohnten Weihnachtszeit — an-
gemahnt werden solle.

Bereits Erasmus von Rotterdam
erwdhnt , die berche mit der lan-
gen nasen”, und in seinen Fasten-
predigten aus dem Jahre 1577 ver-
gleichtJohann Mathesius die Frau
des Herodes mit ,der alten Ber-
che“. Nach der Enthauptung des
Johannes des Tdufers miisse sie
,sich ierlich von Teufeln / unter
fraw Hulden und der alten Berch-
te namen herumb fiiren lassen /
nichtallein umb der faulen Megde
willen / sondern das sie alle
Weibsbilderwarne/ [...]“ Uberdas
brauchmillige Auftreten von
Perchten wissen wir seit dem spéa-
ten 16. Jahrhundert. Die enge Ver-
zahnung zwischen dem Perchten-
gehen, -laufen- und -jagen und
dem Faschingstreiben zieht sich
bis weit in das 19. Jahrhundert he-
rauf wie ein roter Faden durch das
winterliche Brauchtum.

Keine direkte Linie zu
Germanen oder Kelten

Eine kontinuierliche Linie zu
vermeintlich germanischen oder
keltischen  Urspriingen, mit
denen der esoterisch angehauch-
te  Brauchtums-Lifestyle die
Perchten gerne in Verbindung
bringen wiirde, ldsst sich jedoch
nicht nachweisen. Vielmehr fallen
die Einfliisse christlicher Feste wie
auch der Faschingszeit auf.
Schlieflich erscheint die beson-
dere Auspriagung dieses Brauch-
tums als das Ergebnis einer bereits
im Mittelalter in Ansidtzen vorhan-
denen , Globalisierung®.



	rt_2212_s27.pdf
	rt_2212_s28.pdf

