93. Jahrgang / Nummer 12

Heimatblatter

Beilage von ,,Reichenhaller Tagblatt” und , Freilassinger Anzeiger"

Mittwoch, 24. Dezember 2025

Von Perchten, Krampussen und Narrenfesten

Auf die Urspriinge des
winterlichen
Maskenbrauchtums
blickt
Stadtheimatpfleger Dr.
Johannes Lang im
zweiten Teil seiner
Miniserie.

Von Dr. Johannes Lang

eben einer gewissen Tra-
dition der in der romi-
schen Antike in der Zeit

vom 17. bis zum 23. resp. 30. De-
zember alljdhrlich gefeierten Sa-
turnalien bildete ein christliches
,Narrenfest“, das in der Weih-
nachtsoktav gefeiert wurde, einen
Vorldufer unserer heutigen Fa-
schings- oder Karnevalszeit: das
,Fest der Unschuldigen Kinder*
(28. Dezember). Eingedenk des im
Matthdusevangelium erzdhlten
Kindermords von Bethlehem
kehrte man den Festtag ins
Gegenteil, um Kinder zumindest
fiir eine bestimmte Zeit in macht-
volle Positionen gelangen zu las-
sen. So beispielsweise wihlte man
in Kloster und Stiften einen
Kinderbischof, der die Machtver-
héltnisse gewissermalien auf den
Kopf stellte.

Diese ,verkehrte Welt“ wurde
regelrecht zelebriert: Am Fest der
Unschuldigen Kinder — manch-
mal auch an Perchtnachten (6. Ja-
nuar) — wahlte man, so eine Be-
schreibung aus dem Jahre 1788, in
den Dombkirchen ,einen Narren-
bischof oder Narrenerzbischof
[...]. Dieses geschah mit vielen 13-
cherlichen Ceremonien. Hierauf
fiihrte man ihn mit grofen Pomp
in die Kirche. Auf dem Zuge und
in der Kirche selbst tanzten und
gaukelten sie, die Gesichter be-
schmiert oder mit Larven vor dem
Gesichtund verkleidet als Frauen-
personen, Thiere oder Possenreis-
ser. [...] Die vermumten Geistli-
chen betraten das Chor mit Tan-
zen und Springen und sangen Zo-
tenlieder. Die Diakoni und Sub-
diakoni allen auf dem Altar vor der
Nase des Priesters, welcher Messe
las, Wiirste, spielten vor seinen
Augen Karten und Wiirfel, thaten
ins Rauchfald statt des Weihrauchs
Flecke von alten Schuhsohlen, da-
mit ihm der hidlliche Gestank in
die Nase fithre. Nach der Messe
lief, tanzte und sprang jedermann
nach seinem Gefallen in der Kir-
che herum und erlaubte sich die
groBten Ausschweifungen.“ Darti-
ber hinaus spielte man bei diesen
Narrenfesten im Wortsinn die
»verkehrte Welt“: Man zog das Ge-
wand falsch herum an, hielt Bii-
cher auf dem Kopf oder ahmte die
Sprache der Tiere nach. Das ge-
samte Verhalten entsprach ganz
dem Wesen des Faschings.

Derbe Spiele
fanden stets Verteidiger

Trotz der offensichtlichen
Derbheit und der damit verbun-
denen allgemeinen Kritik daran
fanden diese Spiele und Umziige
doch immer wieder ihre Verteidi-
ger, die ein derartiges Treiben
schon friith mit der Funktion eines
sozialen Ventils erkladrten: ,,Unse-
re Vorfahren, welches grosse Leu-
te waren, haben dieses Fest er-
laubt, warum soll es uns nicht er-
laubt seyn. Wir feiern es nicht im
Ernst, sondern blosim Scherz und
um uns, nach alter Gewohnbheit,
zu belustigen, damit die Narrheit,
die uns natiirlich ist und die uns
scheint angebohren zu seyn, da-
durch wenigstens alle Jahre ein-
mal ausdiinste. [...] Wir treiben
deswegen etliche Tage Possen, da-
mit wir hernach mit desto gros-
serm Eifer zum Gottesdienst zu-
riickkehren konnen.“ Besieht

man die wenigen bildlichen Dar-
stellungen zum Faschingsgesche-
hen in der Zeit des Spaten Mittel-
alters und der Frithen Neuzeit, so
wird rasch klar, dass sich die Ver-
kleidungsmoglichkeiten in engen
Grenzen hielten: Entweder ver-
kleideten sich Ménner als Frauen
oder man ahmte Tiere nach, be-
kleidete sich mit Wolfs- Kélber
oder Widderhduten, trug Schafs-
fellmasken im Gesicht und hatte
Ochsenhérner auf dem Kopf, wie
eine Episode aus Frankreich um
die Mitte des 15. Jahrhunderts
schildert. Zudem war man mit
Riemen umgiirtet, ,woran Kuh-
schellen und Mauleselglocken
hiengen, welche ein schreckliches
Getdse machten“. Damit ver-
gleichbar war die aus dem Pinz-
gau zu Ende des 18. Jahrhundert
tiberlieferte Volksbelustigung des
,Kuhetreibens*, wobei ein Almab-
trieb in der Nachtzeit auf satiri-
sche Weise nachempfunden wur-
de: ,Eine Schar der riistigsten Bur-
schen, deren Anzahl sich auf 50
belief, war es, wovon einige gro3e
aus Papier verfertigte Kithekopfe
hatten, die von Innen mit Lampen
beleuchtet waren. [...] Einige wa-
ren mit so genannten Kldcken
(gegen zehn Ellen langen Hiiter-
peitschen) versehen, womit die
klockten (knallten). Andere hat-
ten groBe Alpen- und Kuhglocken.
Die iibrigen waren mit groflen
Bergstocken, Zaunstdocken und
Pistolen auf jeden Fall bewaffnet,
und so zogen sie unter dem dump-
fen Gehalle der Glocken und Lust-
gejauchze mit Trommeln und
Pfeifen einher. Alles sieht einem
solchen Zuge mit Vergniigen zu.
Man kommt mit Lichtern vor die
Héuser und der Marktplatz wim-
melt von Schauenden. Die soge-
nannten Kiihetreiber machen ei-
nige Mahle halt, und die Bewaff-
neten schlielen dann einen Kreis,
in dessen Mitte die Hauptperso-
nen ihren Dialog beginnen, wo-
von jedes Wort eine satyrische Be-
deutung hat und manche Riige,
manchen freyen Wunsch enthalt.“

Der den Bauern Darstellende
fithrte sodann lautstark ein Ge-
spriach mit dem als Melker Ver-
kleideten dartiber, was in dem be-
treffenden ,Hause Unschickli-
ches vorgegangen ist“ und quit-
tierte dies schliellich mit einem
plumpen Witz. Das an einen Fa-
schingsumzug erinnernde Spek-
takel trug also auch den Charakter
eines Riigebrauchs in sich, wie er
beispielsweise beim so genannten
Haberfeldtreiben im bayerischen
Voralpenraum bis in das spite 19.
Jahrhundert immer wieder — mit-
unter auf kriminelle Art — prakti-
ziert wurde.

Berchtenlaufen
ahnelte dem Kiihetreiben

Das ,Berchtenlaufen® trug sich,
so bemerkte Lorenz Hiibner im
Jahre 1797, in dhnlicher Weise zu
wie das ,Kiihetreiben®. Allerdings
hatten die manchmal bis zu 300
Teilnehmer ,possierlichste Mas-
ken“ und waren ,mit allen Arten
von Gewehren bewaffnet“, wobei
sie bei hellichtem Tag tanzten.

Friedrich von Spaur lieB sich
um das Jahr 1800 im Pinzgau
einen Perchtentanz von 20 bis 30
Vermummten vorfiihren: ,Einige
waren als Teufel, andere mit Kiih-
gesichtern und wieder andere als
Narren mit ziemlich kostspieli-
gem Prunke maskirt. Alle hatten
Kiihglocken und groBe mit Sta-
cheln versehene Stiocke, mehrere
aullerordentlich lange und wie
Boller knallende Peitschen.“ Die-
se Perchten wiirden, so v. Spaur,
hauptsdchlich im Karneval he-
rumziehen und durch die Stralen
der Dorfer und Markte laufen, wo-
bei sich niemand ,vor ihnen auf
dem Wege blicken lassen [sollte],
der nicht unangenehmen Begeg-
nungen sich aussetzen will.“ Ob-

So genannte Strohschaben in Bad Mitterndorf am Vorabend zum leo-

laustag, ca. 1930.

— Fotos: Stadtarchiv

Perchtentrelben in St. Jo-
hann im Pongau.

wohl damals obrigkeitlich verbo-
ten, lief man den Mummen-
schanz als soziales Ventil doch ge-
wéhren. ,Sie tanzen, springen
und singen vor den Héusern der
Beamten und ihrer Schonen®,
schreibt v. Spaur weiter, woraus
ersichtlich wird, dass die Perch-
tenumziige einerseits eine Provo-
kation gegen die Obrigkeit, als de-
ren Vertreter die Beamten galten,
darstellten und andererseits im
Sinne jugendlichen Imponierge-
habes die eigenen Qualitdten zur
Schau stellen sollten. Durch ihre
Maskierung  unkenntlich  ge-
macht, entflohen sie jedem Ge-
richtsschergen, so v. Spaur, der
zudem die korperliche und kondi-
tionelle Beschaffenheit der jun-
gen Burschen unterstich: ,Einer
der Purschen beriihrte [beim
Springen] mit seinen Fullsohlen
die Decke des Zimmers.“ Sowohl
Hiibner als auch v. Spaur zeigten
sich tiberzeugt davon, dass das of-
fiziell mit Verboten belegte ,Kii-

Kopflos und Furcht erregend: Die Wilde
Jagd auf einem Holzschnitt (18.Jhrdt).

hetreiben“ von der Obrigkeit
nicht gidnzlich untersagt werden
konne, da es der Bevolkerung of-
fenbar viel bedeutete. Hiibner
mutmalRte sogar, es wiirde in die-
sem Fall zu einem blutigen Auf-
stand kommen.

Venezianischer Einfluss auf
Maskenbrauchtum grof3

Die in den genannten Beschrei-
bungen aus dem ausgehenden 18.
Jahrhundert erwdhnten ,possier-
lichen“ und ,kostbaren® Masken
liefern einen Hinweis darauf, dass
der Einfluss venezianischer Mas-
kerade auf das Maskenbrauchtum
im Ostalpenraum, insbesondere
in Tirol und Salzburg, grol§ gewe-
sen sein muss. Uber viele Jahr-
hunderte war Venedig die grofte
Handelsdrehscheibe Mitteleuro-
pas und durch seine engen wirt-
schaftlichen Verflechtungen mit

dem Nahen Osten zugleich eine
Schnittstelle fiir den interkulturel-
len Transfer.

Die Hauptverkehrsadern von
und nach der Serenissima verlie-
fen sowohl durch Tirol als auch
durch Salzburg. Im 18. Jahrhun-
dert erreichte der Karneval von
Venedig mit seinen hoéchst auf-
wendig gestalteten Masken zu-
dem seine gréBte Prachtentfal-
tung. So wie die Handelsware von
Venedig tiber die Alpen in Rich-
tung Norden gelangte, kamen
auch Trends und Einfliisse hier-
her, nicht zuletzt der Masken-
brauch, der bis heute im Alpen-
raum eine besondere Auspriagung
findet.

Und noch etwas gelangte von
Venedig aus in nérdliche Gefilde:
das Wort , Krampus“.

Bezeichnung hat Ursprung
in Bordell von 1421

Urspriinglich vom altgriechi-
schen Wort ,crambos“ (lat. cram-
pus; dt.: yJkrumm;  einge-
schrumpft“), was unserem ins
Deutsche {iibertragenen Lehen-
wort ,Krampf“ entspricht, abge-
leitet, entstand in Venedig 1421
ein Bordell, das man , Carampa-
na“ nannte.

Der Name stammte von der da-
mit betrauten Aufseherin, einer
dlteren Prostituierten, die man
verdchtlich als ,,alte Gekriimmte*,
bezeichnet, woraufhin sich in den
romanischen Gegenden des Ost-
alpenraums die iibertragene Be-
deutung als ,,gramliche, héssliche
und schmutzige Alte“ einbiirgerte
und auch auf minnliche Alte
iiberging. Uber das Tirolerische
(,gramp“) gelangte das Wort in
den Norden. In Wien, der alten
Residenzstadt der Kaiser des Hei-
ligen Romischen Reichs Deut-
scher Nation, erlangte das Wort
die heute bekannte Bedeutung:
Der Krampus als Begleiter des hl.
Nikolaus. Wiahrend der Bosewicht
an der Seite des heiligen Bischofs
von Myra in anderen Gegenden
als Knecht Ruprecht, Klaubauf,
Buttenmann oder Pelzmirtel be-
kannt war, setzte der Begriff des
Krampus von Wien aus zu seinen
Siegeszug an.

Bereits im 18. Jahrhundert war
der Nikolausbrauch, der letztlich
auf die legendenhafte Beschen-
kung dreier Jungfrauen durch den
hl. Nikolaus zuriickging, zu einem
standardisierten Ritual geworden,
wie ein in Wien anonym erschie-
nenes Biichlein tiber das Niko-
lausbrauchtum schildert: , Ketten
und Glokkenschall, ein Gebriille,
ein Anfall auf die Thiir macht den
kleinen Nérrchen alles glaubwiir-
dig. Furcht und Schrokken, er-
schiitterndes Beben verbreitet
sich am Nikolaustage tiber das un-
schuldige Volk der Minderjdhri-
gen [...] Dieses Verhalten in unse-
rer Stadt muBlte einem jeden
gegen andere Orte, wo man gewil3
wenigstens in diesem Punkt gesit-
teter ist, auffallend vorkommen.
Zwar laf8t man an andern Orten
und Lindern den Nikolaus auch
vorkommen, aber in Wien scheint
man darinn bis zur Ausschwei-
fung zu gehen.“ Zu diesen Aus-
schweifungen zdhlte der unbe-
kannte Verfasser schon damals fi-
nanzielle Interessen der unterei-
nander konkurrierenden Niko-
lausgruppen.

Pragende Rolle Wiens fiir
Ausbreitung des Brauchs

Tatsdchlich galt vielen Eltern
das Erscheinen des Krampus als
ein Mittel der Pddagogik, um mit
Androhungen, der Krampus wiir-
de in seinem Tragekorb, der so
genannten Butte (daher auch der
Begriff des Buttenmanns als Syno-

nym fiir den Krampus), unartige
Kinder wegbringen, fiir Disziplin
zu sorgen. Fir die Auspriagung
und Ausbreitung des Nikolaus-
und Krampusbrauchs spielte also
die Residenzstadt Wien eine be-
deutende Rolle. Dieses Brauch-
tum vermischte sich im Ostalpen-
raum mit dem hier bekannten
Perchtenwesen, denn auch die
Percht wurde seit jeher als Mittel
zur Disziplinierung der Kinder
instrumentalisiert.

So etwaberichtete Franz Seraph
Kohlbrenner im Jahre 1782, dass
man in bayerischen Gebirgsge-
genden ,am heiligen drey Koni-
gen Abend die Kinder bedrohete,
dall die Perche komme, die den
Kindern den Bauch aufschneide,
wenn sie den Eltern ungehorsam
seyn.“ Auf diese Weise entstand
schon frith eine Verschmelzung
von Perchtund Krampus bzw. den
anderweitig bezeichneten Beglei-
tern des Nikolaus. Ab dem 18.
Jahrhundert finden sich Hinwei-
se, wonach ,die Bercht“ neben
dem Knecht Ruprecht bzw. Kram-
pus in der Vorweihnachtszeit auf-
trat, wie aus einem Augsburger
Reimgedicht zum Monat Dezem-
ber aus dem Jahre 1741 hervor-
geht: ,So ist es auch ein schidnd-
lich Spotten / Dall des
Christ=Kindleins zwey Vorbotten
/ Die Bercht und Ruprecht miis-
sen seyn / die sich der Zeit auch
stellen ein / Doch aber auch gar
grossen Schrecken / Bey denen
Kindern oft erwecken.“

Zusatzlicher Brauch
der Strohvermummung

Auf diese Weise traten Perchten
zusdtzlich zum Krampus in das
Gefolge des Nikolaus, wie zahlrei-
che historische Bildquellen erken-
nen lassen. In mehreren Gegen-
den, wie etwa in Bad Mitterndorf
(Steiermark) und auf dem Gebiet
der ehemaligen Fiirstpropstei
Berchtesgaden, hat sich der
Brauch der Strohvermummung
tradiert, wie er sich bis heute an
iiber 250 Orten allein in Deutsch-
land erhalten hat. Gerade in den
genannten Orten deutet allein
schon das AuRere der in Stroh ge-
hiillten Gestalten deren urspriing-
liche Herkunft vom Perchten-
brauchtum ab; als Begleiter des
Nikolaus entwickelten sie sich zu
einem Hybrid, und sogar ihr Na-
me leitet sich von dem in seiner
Funktion identischen Butten-
mann her - jenem Krampus, der
urspriinglich eine Butte auf dem
Riicken trug. Da das Perchtenlau-
fen in dem kleinen geistlichen
Fiirstentum Berchtesgaden be-
reits im Verlaufe des 16./17. Jahr-
hunderts von Seiten der Obrigkeit
wiederholt mit Verboten belegt
worden war, ist es denkbar, dass
auf diese Weise eine Vermischung
aus Percht und Krampus (Butten-
mann) zusatzlich befordert wur-
de, denn als Begleiter des Nikolaus
dienten die Gestalten immerhin
dem christlichen Nikolausspiel.

In den protestantischen Gebie-
ten, wo ab dem 16. Jahrhundert
aufgrund der nicht mehr prakti-
zierten Heiligenverehrung Niko-
lausspiele entfielen, iibernahm
der Begleiter des Nikolaus, der
»~Knecht Ruprecht, dessen allei-
nige Rolle, indem er sowohl lo-
bend als auch tadelnd auftrat. Der
Ubergang dieser Gestalt mit jener
der ebenfalls strafend auftreten-
den Percht war somit flieBend,
und so hat sich in der Perchtenfor-
schung der Begriff der , Krampus-
perchten® eingebiirgert fiir all je-
ne Vermummten, die sowohl zu
St. Nikolaus (6. Dezember als
Krampusse) als auch anderweitig
in der Winterzeit (als Perchten) in
Erscheinung treten.

Das winterliche Brauchtum,
insbesondere der Perchten-
brauch, weist ein regelrechtes Ur-



Mittwoch, 24. Dezember 2025

Heimatblatter

sprungskonglomerat auf: Da ist
zum einen das in seiner Bedeu-
tung gar nicht hoch genug einzu-
schitzende Dreikonigsfest, das
mit seinen szenischen Darstellun-
gen, dem Ausrduchern und der
namentlichen Gleichsetzung von
Perchtnachten die Basis zahlrei-
cher Brauche darstellte.

Ursprungskonglomerat fiir
winterliches Brauchtum

Zum andern ist die Dominanz
des bereits im Weihnachtsfest-
kreis verankerten Faschingsbe-
ginns als der ,verkehrten Welt“ in
Betracht zu ziehen, die vor allem
den Drang, sich zu verkleiden, er-
klart. Hinzu kommt das Heische-
brauchtum, das nicht nur im
Sternsingen, sondern einst auch
beim Anklépfeln bzw. Perchten-
gehen seinen Niederschlag fand.
Sowohl der Aberglaube an die Ver-
fiihrungen des Teufels und an die
strafende Gestalt der Percht be-
einflussten das Brauchtum als
auch prominente christliche Fe-
ste, wie etwa das Fest der Unschul-
digen Kinder sowie das Nikolaus-
fest. Damit einher ging die Erzie-
hungs- und Wertekultur, die auf
Lob / Tadel bzw. auf Geschenke /
Bestrafung ausgelegt war. Der
Bauerliche Kalender mit seinen
Stichtagen (z.B. Martinstag als iib-
licher ,Stiftstag“ der béduerlichen
Grundholden beiihren Grundher-
ren; Wintersonnenwende in der
Thomasnacht) spielten ebenso in
das Brauchtum hinein wie der an-
stehende Jahreswechsel, der mit
Zukunftsdeutungen und Orakeln
einherging.

Nicht zuletzt hatte sich eine Ah-
nung antiker Uberlieferungen er-
halten, indem man beispielsweise
an Grolneujahr (6. Januar) das
Haus segnete, oder den romi-
schen Saturnalien dhnliche Ge-
brauche imitierte. Schliellich
spielten Abarten mittelalterlicher
Riigegerichte, bei denen es zu ri-
tualisierten Verspottungen und
Anprangerungen kam, wie z.B.
beim Perchtenlaufen, eine Rolle.
All dies verschmolz zu einem
komplexen Reigen an Briuchen,
die keineswegs klar einzuordnen
und einem permanenten Wandel
unterworfen sind.

Dieser Wandel betraf auch die
Perchten gerade im Salzburgi-
schen, daman schon seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts begann, die-
ses aullergewohnliche Brauch-
tum auch touristisch zu vermark-
ten. So etwa trat im Rahmen der
landwirtschaftlichen Ausstellung
in St.Johann im Pongau zu Anfang
Oktober 1868 ein 110 Képfe zdh-
lender Perchtenzug mit eigener
Musikabteilung auf, dessen Be-
schreibung durchaus an einen Fa-
schingszug erinnert: ,Voran eini-
ge Satyre in Schafspelzen, 20 Paa-
re, von denen die Minner bis 7
Full hohe und bunt gezierte Hau-
ben trugen, Méanner und Frauen
mit Sdbeln bewaffnet, dazwischen
Baren mit Affen, Seifensieder-,
Schleifer-, Rauchfangkehrer-Mas-
ken, Stroh- und Heuménner, Glo-
ckentriger und [...] eine Waldhexe
mit Krinoline. Vor der Tribiine ist
der Perchtentanz aufgefiihrt wor-
den.“ Im Folgenden traten Perch-
ten das gesamte Jahr {iber bei
,Touristenballen“,  Volksfesten
und Konzerten auf, wozu die
Perchtengruppen nicht selten ex-
tranach Salzburg anreisten. So et-
wa ,producierten” sich zu Anfang
Februar 1893 die Krimmler Perch-
ten in Salzburg, mit Musik und
Witzeinlagen begleitet von einem
gewissen Vinzenz Kammerlander,
seines Zeichens ,National-Sian-
ger, Komiker und Musiker aus
Oberpinzgau“. Die Tageszeitung
erwdhnte aullerdem: ,Das Ver-
dienst, die Berchten nach Salz-
burg gebracht zu haben, gebiihrt
dem Herrn Vorderegger, Wasser-
fallwirt in Golling, welcher als ge-
borener Oberpinzgauer dieselben
nach Golling berief und somit
nach Salzburgbrachte.“ Es ist dies
ein selbstredendes Beispiel fiirim-
portiertes Brauchtum, denn im
flachen Land des Voralpenraums,
ja offenbar nicht einmal mehr im

Raum um Golling, diirfte der
Perchtenbrauch damals noch iib-
lich gewesen sein, ganz zu schwei-
gen davon, dass erim Pinzgau und
Pongau eine weit spektakulédrere
Ausprédgung hatte als hierorts.

In Stadt Salzburg mit
Begeisterung aufgenommen

Mit der Begeisterung, mit der
das Perchtenbrauchtum gerade
im stddtischen Salzburg aufge-
nommen wurde, erhielten Perch-
ten fiir das Salzburger Land gera-
dezu einen identititsstiftenden
Charakter.

Zu jener Zeit beschéftigten sich
Wissenschaftler und Wissen-
schaftlerinnen erstmals einge-
hend mit dem Perchtenbrauch-
tum, so etwa Wilhelm Hein (1861-
1903), der 1894 nachweisen konn-
te, dass die Mehrzahl der im Salz-
burger Museum als Pinzgauer
Perchtenmasken angepriesenen
Larven tatsdchlich Schauspieler-
masken fiir Fastnachtsspiele wa-
ren, die durch Handler vom Sud-
tiroler Ahrntal tiber den Krimmler
Tauern in den Oberpinzgau ge-
langt waren. Im Zuge dieser wis-
senschaftlichen Auseinanderset-
zung erfolgte auch eine Kategori-
sierung zwischen ,schénen“ und
,schiachen“ Perchten, deren
Ubergangaber eigentlich flieRend
war. Besieht man historisches
Bildmaterial und die Beschrei-
bungen aus dem 19. Jahrhundert,
so lasst sich einerseits erkennen,
dass die schonen Perchten damals
deutlich in der Uberzahl waren,
dass diese mit den ,Schiachen®
meist gemeinsam und am hellich-
ten Tag auftraten und dass dafiir
tiblicherweise die Faschingszeit
gewdhlt wurde.

Perchtenumziige gestaltete
man keineswegs alljdhrlich, son-
dern sie waren im 19. Jahrhundert
ein eher selten gezeigtes Schau-
spiel. Die Volkskundlerin Marie
Andree-Eysn (1847-1929), die
1905 einen bis heute grundlegen-
den Artikel iiber ,,Die Perchten im
Salzburgischen“ vorlegte, be-
schrieb die Problematik, wonach
man die nichtlich um die Ad-
vents- und Weihnachtszeit auftre-
tenden Perchten — meist waren es
»schiache“ Perchten — von Anglo-
cklern, die einem bereits beschrie-
benen Heischebrauch nachgin-
gen, nicht unterscheiden konne.
Es waren keineswegs nur junge
und unverheiratete Burschen, die
als Perchten bzw. Anklockler
unterwegs waren, sondern auch
in die Jahre gekommene Ehemén-
ner.

Als stets in ihrem Gefolge be-
findlich, wurde im Ostalpenraum
die Percht traditionell als Anfiih-
rerin der ,Wilden Jagd“ betrach-
tet. Diese in grollen Teilen Euro-
pas verbreitete Vorstellung, wo-
nach ein Gespensterheer nachts
durch die Liifte fliegt und dabei
ein schreckliches Gettse verur-
sacht, existierte urspriinglich le-
diglich in der Erzdhlung, nicht
aber im Brauchtum. Dass die
»Wilde Jagd“ aus Jdgern, Hunden,
Treibern — alle ohne Kopf — be-
stiinde, wollte man wissen, auch,
dass Pferdekeulen von ihnen
durch die Schornsteine auf die
Kochherde der Menschen ge-
schleudert wiirden. Und eine
Sichtungder ,,Wilden Jagd“ wiirde
— davon war man tiberzeugt — den
sicheren Tod bedeuten. Ver-
sammlungsort der ,Wilden Jagd“
war, so ein weit verbreiteter Glau-
be, der Hackelberg in Thiiringen.

Erst im Jahre 1949 wurde die
»Wilde Jagd vom Untersberg* als
Brauchhandlung eingefiihrt und
neu kreiert. Belastbare Quellen,
wonach dieser ,Brauch“ auch
schon zuvor bestanden habe, exis-
tieren bis heute nicht. So etwa
kannte auch der Salzburger Volks-
kundler Karl Adrian (1861-1949),
der 1924 ein umfassendes Werk
»von Salzburger Sitt,, und Brauch“
publizierte, keinen derartigen
Brauch um die ,Wilde Jagd“. Viel-
mehrlisst es sich in groben Ziigen
rekonstruieren, wie es dazu kam:
1937 veroffentlichte der Musik-
wissenschaftler Egon Komorzyns-
ki (1878-1963) im ,Salzburger

L O g B g

Nonner Perchten vor dem

Nonner Kircherl, 1932.

R N x-

i’!.ﬁ_?.‘\"- AR
T RS

Der Nikolaus wird von Krampus und Perchten
— Fotos: Stadtarchiv

begleitet, 1876.

Volksblatt“ einen Artikel {iber die
Sage vom ,Wilden Jédger“. Darin
hielt er fest: , Ein Mittelpunkt der
Sagen von der wilden Jagd ist
unser Untersberg”.

Obwohl die dazu angefiihrten
Belegstellen lediglich einige fanta-
sievolle Episoden von Gewdéhrs-
personen beinhalteten, wie man
sie damals in ganz Mitteleuropa
zu Hauf iber die Wilde Jagd er-
zdhlte, verfing dieser Satz bei Karl
Adrian. Bei einem Vortrag im Jahr
darauf brachte er die Wilde Jagd
bereits unabdingbar mit dem
Untersberg in Verbindung: ,,Vom
Untersberg zieht die wilde Jagd
aus, und in ihn kehrt sie zuriick.
Der Schauplatz dieser sagenhaf-
ten Erscheinung ist das Walser-
feld.“ Dieses offensichtliche
Konstrukt wiederum fiel bei dem
Salzburger Landesheimatpfleger
Kuno Brandauer (1895-1980), der
als tiberzeugter Nationalsozialist
aus seiner volkstumsideologi-
schen Auffassung der Volkskunde
keinen Hehl machte, auffruchtba-
ren Boden. Obwohl der Zweite
Weltkrieg gerade voriiber war,
hielt Brandauer an seiner Idee
fest, die ,Wilde Jagd vom Unters-
berg“ als szenisches Ritual
brauchmaifig in Erscheinung tre-
ten zu lassen. Man kreierte zwolf
Figuren, die teilweise dem Unters-
berger Sagenkreis entlehnt waren
und fiithrte 1949 erstmals in Anif
einen Lauf durch. Dieser erfunde-
ne Brauch ist inzwischen tiber ein
Dreivierteljahrhundert alt und
aus dem Salzburger Brauchtums-
kalender nicht mehr wegzuden-
ken.

Keine wissenschaftlich
belastbaren Quellen

Ebenfalls auf eine Neugriin-
dung geht das Perchtenlaufen in
der bei Miinchen gelegenen Ge-
meinde Kirchseeon zuriick: Von
dem dortigen Gemeindebiirger
Hans Reupold (1924-2019) und

mit tatkréftiger Unterstiitzung des
Journalisten und Kreisheimat-
pflegers Dr. Heinrich Kastner
(1909-1973) initiiert und 1954 erst-
mals aufgefiihrt, liegen auch fiir
Kirchseeon keine wissenschaft-
lich belastbaren Quellen vor, die
eine dltere Kontinuitdt belegen
wiirden. Vielmehr ist das meiste
des dort Gezeigten anderen Ge-
genden, hauptsichlich dem Tiro-
ler Raum, entlehnt. Auch das
»Mystical“ ,Bayerische Rauh-
nacht“ entstand 1996 im Weich-
bild des inzwischen zum festen
Brauchrepertoire =~ gehérenden
Kirchseeoner Perchtenlaufs, der
seit 2024 in der deutschen
UNESCO-Liste des Immateriellen
Kulturerbe aufscheint.

Jetziges Wesen Produkt der
vergangenen vier Jahrzehnte

Das Perchtenwesen, wie es in
fastallen Gegenden des Voralpen-
landes und bis weit hinauf ins
Frankische begeistert nachge-
ahmt wird, ist im Wesentlichen
ein Produkt der letzten vier Jahr-
zehnte und hat sich gewisserma-
Ben verselbststandigt.

Auch die duBere Erscheinung
hat kaum mehr etwas gemein mit
den historischen Vorbildern:
Holzmasken, wie sie in unserem
Raum einst vermutlich gar keine
Tradition hatten und iiberwie-
gend im Innergebirg {iblich wa-
ren, sind mittlerweile ,State of the
Art“. Dass der Maskenausdruck
heute eher den Horrorfratzen
Hollywoods entlehntist und keine
mittelalterlichen Vorbilder hat,
liegt schlicht daran, dass Brduche
gesellschaftliche Phinomene wi-
derspiegeln. Auch ein uniformes
Auftreten, die eine Pass nicht sel-
ten einheitlich erscheinen lasst,
hat es so frither niemals gegeben
— ja es widerspricht sogar dem
einstmals ,wilden“ und ungezii-
gelten Gebaren, dessen Urspriin-

Nikolaus und Krampus besuchen eine Wiener Familie,
18. Jahrhundert.

ge zudem im Fasching zu suchen
sind. Stattdessen ist gerade in der
Region eine interessante und
gegenldufige Entwicklung zu be-
obachten: Wahrend die Krampus-
perchten sich einer immer grofe-
ren Beliebtheit erfreuen und in
denletzten Jahrzehnten neue Pas-
sen wie Pilze aus dem Boden ge-
schossen sind, befindet sich jene
Zeit, der das Schemenlaufen letzt-
lich zu verdanken ist, in einer ge-
sellschaftlichen Abkehr: der Fa-
sching.

Wie sieht es schlielllich im Zu-
sammenhang mit dem Perchten-
brauchtum mit dem dahinter be-
findlichen Sinn aus, der seit gerau-
mer Zeit — quasi als Legitimierung
— immer wieder medienwirksam
in den Vordergrund gertiickt wird?
Um es vorwegzunehmen: Die ge-
betsmiihlenartig gedulerte Flos-
kel, all dies gehe letztlich aufeinen
Fruchtbarkeitskult in germani-
scher oder keltischer Zeit zuriick,
ist eher ein frommer Wunsch und
lasst sich aus den Quellen nicht
herauslesen.

Tiefgriindiger Sinn
lasst auf sich warten

Der bayerische Ethnologe Hans
Schuhladen, der sich 1984 akri-
bisch wie kaum ein anderer mit
der ,Geschichte von Perchten-
brduchen im Berchtesgadener
Land, in Tirol und Salzburg vom
16. bis zum 19. Jahrhundert“ aus-
einandersetzte, stellte die provo-
kante Frage: ,Aber lésst sich fiir
das [historische] Perchtenlaufen
davon ausgehen, die Trédger hét-
ten jemals gewul3t, dafd ihre Hand-
lungen mythisch befrachtet sein?
Nichts [...] weist in diese Rich-
tung.“ Seit dem Erscheinen von
Jakob Grimms ,, Deutscher Mytho-
logie“ (1835) feiert — noch einmal
deutlich verstdarkt durch die Zeit
des Nationalsozialismus — die my-
thologische Deutung, wonach

unser Brauchtum letztlich auf ,, ur-
alte“ Kulte zuriickgehe, frohliche
Urstand.

Dass der katholische Dreiko-
nigsbrauch und die Faschingstra-
dition wesentliche Urspriinge des
heutigen = Perchtenbrauchtums
darstellen und dass es einen heh-
ren und tiefgriindigen Sinn dahin-
terwomoglich gar nicht gibt, wirkt
angesichts zahlreicher dem mo-
dernen Lifestyle zutréglicher eso-
terischer Deutungen, die sich am
liebsten mit vermeintlich kelti-
schen Versatzstiicken einer Hei-
len-Welt-Romantik schmiicken,
wenig populdr.

Und doch lésst sich genau dies
auch fiir die im Reichenhaller
Land bis zum heutigen Tag in
Form der Liufe der Nonner und
Karlsteiner Perchten bis zum heu-
tigen Tag beobachten: Am Vor-
abend zu Perchtnachten, der in
mehreren Gegenden — etwa im
Werdenfelser Land - als der Be-
ginn des Faschings angesehen
wird, laufen in den beiden Rei-
chenhaller Ortsteilen je zwei
Gruppen zwischen zehn und 20
méannlichen Teilnehmern. Die
Nonner haben {iber ihren Hosen
weille Hemden, auf dem Kopf ein
Fell, manchmal mit Kuhhdrnern
oder Rehkrickeln darauf, wahrend
die Gesichter geschwirzt sind
oder durch eine schwarze Stoff-
maske unkenntlich gemacht wer-
den. An einem Gurt haben sie ge-
schmiedete Kuhglocken, wo-
gegen die ,Perchtfrau” auf dem
Kopf eine weille mitraartige Hau-
be mit einem weilken Schleier vor
dem Gesicht trigt, aulerdem eine
gegossene Glocke, den so genann-
ten ,Singer“, der sie, &hnlich einer
Kuhherde, gewissermallen als
Leitkuh ausweist. Nach einem tra-
dierten Zeremoniell laufen sie be-
stimmte Gehofte des Ortsteils
Nonn ab und kehren auch in Hau-
ser ein, um den Neujahrssegen zu
wiinschen, woraufhin sie mit Geld
und Essbarem beschenkt werden.

Alteste noch
praktizierte Perchtenldufe

Thr Pendent haben die Nonner
in den Karlsteiner Perchten, die
zusédtzlich zu den weilen Hem-
den auch noch in weien Hosen
laufen, im Gesicht ungeschwirzt
sind, aber auf dem Kopf eine
schwarze Zipfelmiitze tragen.
Beim Lirmen vor den Gehéften
wird die Zipfelmiitze, in welche
Sehschlitze eingeschnitten sind,
tiber das Gesicht gezogen. Die
Karlsteiner ~ Perchtfrau  bzw.
Perchtmutter ist nur durch Klei-
nigkeiten von den anderen Perch-
ten zu unterscheiden: Auch sie
tragt einen ,Singer*, und ihre Zip-
felmdiitze ist mit roten Einfassun-
gen und Flecken versehen. Nach-
barschaftliche Konkurrenz und
Neckerei spielte wohl eine Rolle
bei der Entwicklung und Auspra-
gung der beiden Gruppen. Wih-
rend die Karlsteiner wegen ihres
Aussehens von ihren Nonner Kol-
legen als ,Béckerburschen“ ge-
foppt werden, miissen sich diese
wiederum den Spitznamen als
»Drecktrager gefallen lassen.

Wie weit die Nonner und Karl-
steiner Ldufe zeitlich zuriickrei-
chen ist nicht festzustellen, doch
gelten sie heute als die &ltesten
immer noch praktizierten Perch-
tenbrduche in ganz Bayern - die
néchsten finden wir erst wieder in
den Salzburger Gebirgsgauen. Die
fritheste von Hans Schuhladen
ausfindig gemachte Belegstelle
datiert ins Jahr 1789; Erzdhlungen
und Erinnerungen ehemaliger
Perchten gehen auf die 1880er
Jahr zuriick, und das fritheste Foto
der Nonner Perchten stammt aus
dem Jahr 1932. Die gesamte Er-
scheinung der Gruppen, die wie
eine Nikolausgestalt auftretende
Nonner Perchtfrau, die an einen
Viehtrieb erinnernden Kuhglo-
cken — all dies sind Merkmale fiir
das Spiel der ,Verkehrten Welt",
das einhergeht mit Neujahrswiin-
schen an Perchtnachten und dem
Sammeln milder Gaben.

Triebfedern fiir derartige Laufe
waren, davon ist auszugehen,
schon damals einerseits ein Tradi-
tionsbediirfnis und andererseits —
ganz profan-die Aussichtaufeine
g’scheite Gaudi.



	heimatblatt_12_vom_24122025_I.pdf
	heimatblatt_12_vom_24122025_II.pdf

