
Mittwoch, 24. Dezember 202593. Jahrgang / Nummer 12

Von Dr. Johannes Lang

Neben einer gewissen Tra-
dition der in der römi-
schen Antike in der Zeit

vom 17. bis zum 23. resp. 30. De-
zember alljährlich gefeierten Sa-
turnalien bildete ein christliches
„Narrenfest“, das in der Weih-
nachtsoktav gefeiert wurde, einen
Vorläufer unserer heutigen Fa-
schings- oder Karnevalszeit: das
„Fest der Unschuldigen Kinder“
(28. Dezember). Eingedenk des im
Matthäusevangelium erzählten
Kindermords von Bethlehem
kehrte man den Festtag ins
Gegenteil, um Kinder zumindest
für eine bestimmte Zeit in macht-
volle Positionen gelangen zu las-
sen. So beispielsweise wählte man
in Klöster und Stiften einen
Kinderbischof, der die Machtver-
hältnisse gewissermaßen auf den
Kopf stellte.

Diese „verkehrte Welt“ wurde
regelrecht zelebriert: Am Fest der
Unschuldigen Kinder – manch-
mal auch an Perchtnachten (6. Ja-
nuar) – wählte man, so eine Be-
schreibung aus dem Jahre 1788, in
den Domkirchen „einen Narren-
bischof oder Narrenerzbischof
[...]. Dieses geschah mit vielen lä-
cherlichen Ceremonien. Hierauf
führte man ihn mit großen Pomp
in die Kirche. Auf dem Zuge und
in der Kirche selbst tanzten und
gaukelten sie, die Gesichter be-
schmiert oder mit Larven vor dem
Gesicht und verkleidet als Frauen-
personen, Thiere oder Possenreis-
ser. [...] Die vermumten Geistli-
chen betraten das Chor mit Tan-
zen und Springen und sangen Zo-
tenlieder. Die Diakoni und Sub-
diakoni aßen auf dem Altar vor der
Nase des Priesters, welcher Messe
las, Würste, spielten vor seinen
Augen Karten und Würfel, thaten
ins Rauchfaß statt des Weihrauchs
Flecke von alten Schuhsohlen, da-
mit ihm der häßliche Gestank in
die Nase führe. Nach der Messe
lief, tanzte und sprang jedermann
nach seinem Gefallen in der Kir-
che herum und erlaubte sich die
größten Ausschweifungen.“ Darü-
ber hinaus spielte man bei diesen
Narrenfesten im Wortsinn die
„verkehrte Welt“: Man zog das Ge-
wand falsch herum an, hielt Bü-
cher auf dem Kopf oder ahmte die
Sprache der Tiere nach. Das ge-
samte Verhalten entsprach ganz
dem Wesen des Faschings.

Derbe Spiele
fanden stets Verteidiger

Trotz der offensichtlichen
Derbheit und der damit verbun-
denen allgemeinen Kritik daran
fanden diese Spiele und Umzüge
doch immer wieder ihre Verteidi-
ger, die ein derartiges Treiben
schon früh mit der Funktion eines
sozialen Ventils erklärten: „Unse-
re Vorfahren, welches grosse Leu-
te waren, haben dieses Fest er-
laubt, warum soll es uns nicht er-
laubt seyn. Wir feiern es nicht im
Ernst, sondern blos im Scherz und
um uns, nach alter Gewohnheit,
zu belustigen, damit die Narrheit,
die uns natürlich ist und die uns
scheint angebohren zu seyn, da-
durch wenigstens alle Jahre ein-
mal ausdünste. [...] Wir treiben
deswegen etliche Tage Possen, da-
mit wir hernach mit desto grös-
serm Eifer zum Gottesdienst zu-
rückkehren können.“ Besieht

Von Perchten, Krampussen und Narrenfesten
man die wenigen bildlichen Dar-
stellungen zum Faschingsgesche-
hen in der Zeit des Späten Mittel-
alters und der Frühen Neuzeit, so
wird rasch klar, dass sich die Ver-
kleidungsmöglichkeiten in engen
Grenzen hielten: Entweder ver-
kleideten sich Männer als Frauen
oder man ahmte Tiere nach, be-
kleidete sich mit Wolfs- Kälber
oder Widderhäuten, trug Schafs-
fellmasken im Gesicht und hatte
Ochsenhörner auf dem Kopf, wie
eine Episode aus Frankreich um
die Mitte des 15. Jahrhunderts
schildert. Zudem war man mit
Riemen umgürtet, „woran Kuh-
schellen und Mauleselglocken
hiengen, welche ein schreckliches
Getöse machten“. Damit ver-
gleichbar war die aus dem Pinz-
gau zu Ende des 18. Jahrhundert
überlieferte Volksbelustigung des
„Kühetreibens“, wobei ein Almab-
trieb in der Nachtzeit auf satiri-
sche Weise nachempfunden wur-
de: „Eine Schar der rüstigsten Bur-
schen, deren Anzahl sich auf 50
belief, war es, wovon einige große
aus Papier verfertigte Küheköpfe
hatten, die von Innen mit Lampen
beleuchtet waren. [...] Einige wa-
ren mit so genannten Klöcken
(gegen zehn Ellen langen Hüter-
peitschen) versehen, womit die
klöckten (knallten). Andere hat-
ten große Alpen- und Kuhglocken.
Die übrigen waren mit großen
Bergstöcken, Zaunstöcken und
Pistolen auf jeden Fall bewaffnet,
und so zogen sie unter dem dump-
fen Gehalle der Glocken und Lust-
gejauchze mit Trommeln und
Pfeifen einher. Alles sieht einem
solchen Zuge mit Vergnügen zu.
Man kommt mit Lichtern vor die
Häuser und der Marktplatz wim-
melt von Schauenden. Die soge-
nannten Kühetreiber machen ei-
nige Mahle halt, und die Bewaff-
neten schließen dann einen Kreis,
in dessen Mitte die Hauptperso-
nen ihren Dialog beginnen, wo-
von jedes Wort eine satyrische Be-
deutung hat und manche Rüge,
manchen freyen Wunsch enthält.“

Der den Bauern Darstellende
führte sodann lautstark ein Ge-
spräch mit dem als Melker Ver-
kleideten darüber, was in dem be-
treffenden „Hause Unschickli-
ches vorgegangen ist“ und quit-
tierte dies schließlich mit einem
plumpen Witz. Das an einen Fa-
schingsumzug erinnernde Spek-
takel trug also auch den Charakter
eines Rügebrauchs in sich, wie er
beispielsweise beim so genannten
Haberfeldtreiben im bayerischen
Voralpenraum bis in das späte 19.
Jahrhundert immer wieder – mit-
unter auf kriminelle Art – prakti-
ziert wurde.

Berchtenlaufen
ähnelte dem Kühetreiben

Das „Berchtenlaufen“ trug sich,
so bemerkte Lorenz Hübner im
Jahre 1797, in ähnlicher Weise zu
wie das „Kühetreiben“. Allerdings
hatten die manchmal bis zu 300
Teilnehmer „possierlichste Mas-
ken“ und waren „mit allen Arten
von Gewehren bewaffnet“, wobei
sie bei hellichtem Tag tanzten.

Friedrich von Spaur ließ sich
um das Jahr 1800 im Pinzgau
einen Perchtentanz von 20 bis 30
Vermummten vorführen: „Einige
waren als Teufel, andere mit Küh-
gesichtern und wieder andere als
Narren mit ziemlich kostspieli-
gem Prunke maskirt. Alle hatten
Kühglocken und große mit Sta-
cheln versehene Stöcke, mehrere
außerordentlich lange und wie
Böller knallende Peitschen.“ Die-
se Perchten würden, so v. Spaur,
hauptsächlich im Karneval he-
rumziehen und durch die Straßen
der Dörfer und Märkte laufen, wo-
bei sich niemand „vor ihnen auf
dem Wege blicken lassen [sollte],
der nicht unangenehmen Begeg-
nungen sich aussetzen will.“ Ob-

wohl damals obrigkeitlich verbo-
ten, ließ man den Mummen-
schanz als soziales Ventil doch ge-
währen. „Sie tanzen, springen
und singen vor den Häusern der
Beamten und ihrer Schönen“,
schreibt v. Spaur weiter, woraus
ersichtlich wird, dass die Perch-
tenumzüge einerseits eine Provo-
kation gegen die Obrigkeit, als de-
ren Vertreter die Beamten galten,
darstellten und andererseits im
Sinne jugendlichen Imponierge-
habes die eigenen Qualitäten zur
Schau stellen sollten. Durch ihre
Maskierung unkenntlich ge-
macht, entflohen sie jedem Ge-
richtsschergen, so v. Spaur, der
zudem die körperliche und kondi-
tionelle Beschaffenheit der jun-
gen Burschen unterstich: „Einer
der Purschen berührte [beim
Springen] mit seinen Fußsohlen
die Decke des Zimmers.“ Sowohl
Hübner als auch v. Spaur zeigten
sich überzeugt davon, dass das of-
fiziell mit Verboten belegte „Kü-

hetreiben“ von der Obrigkeit
nicht gänzlich untersagt werden
könne, da es der Bevölkerung of-
fenbar viel bedeutete. Hübner
mutmaßte sogar, es würde in die-
sem Fall zu einem blutigen Auf-
stand kommen.

Venezianischer Einfluss auf
Maskenbrauchtum groß

Die in den genannten Beschrei-
bungen aus dem ausgehenden 18.
Jahrhundert erwähnten „possier-
lichen“ und „kostbaren“ Masken
liefern einen Hinweis darauf, dass
der Einfluss venezianischer Mas-
kerade auf das Maskenbrauchtum
im Ostalpenraum, insbesondere
in Tirol und Salzburg, groß gewe-
sen sein muss. Über viele Jahr-
hunderte war Venedig die größte
Handelsdrehscheibe Mitteleuro-
pas und durch seine engen wirt-
schaftlichen Verflechtungen mit

dem Nahen Osten zugleich eine
Schnittstelle für den interkulturel-
len Transfer.

Die Hauptverkehrsadern von
und nach der Serenissima verlie-
fen sowohl durch Tirol als auch
durch Salzburg. Im 18. Jahrhun-
dert erreichte der Karneval von
Venedig mit seinen höchst auf-
wendig gestalteten Masken zu-
dem seine größte Prachtentfal-
tung. So wie die Handelsware von
Venedig über die Alpen in Rich-
tung Norden gelangte, kamen
auch Trends und Einflüsse hier-
her, nicht zuletzt der Masken-
brauch, der bis heute im Alpen-
raum eine besondere Ausprägung
findet.

Und noch etwas gelangte von
Venedig aus in nördliche Gefilde:
das Wort „Krampus“.

Bezeichnung hat Ursprung
in Bordell von 1421

Ursprünglich vom altgriechi-
schen Wort „crambos“ (lat. cram-
pus; dt.: „krumm; einge-
schrumpft“), was unserem ins
Deutsche übertragenen Lehen-
wort „Krampf“ entspricht, abge-
leitet, entstand in Venedig 1421
ein Bordell, das man „Carampa-
na“ nannte.

Der Name stammte von der da-
mit betrauten Aufseherin, einer
älteren Prostituierten, die man
verächtlich als „alte Gekrümmte“,
bezeichnet, woraufhin sich in den
romanischen Gegenden des Ost-
alpenraums die übertragene Be-
deutung als „grämliche, hässliche
und schmutzige Alte“ einbürgerte
und auch auf männliche Alte
überging. Über das Tirolerische
(„gramp“) gelangte das Wort in
den Norden. In Wien, der alten
Residenzstadt der Kaiser des Hei-
ligen Römischen Reichs Deut-
scher Nation, erlangte das Wort
die heute bekannte Bedeutung:
Der Krampus als Begleiter des hl.
Nikolaus. Während der Bösewicht
an der Seite des heiligen Bischofs
von Myra in anderen Gegenden
als Knecht Ruprecht, Klaubauf,
Buttenmann oder Pelzmärtel be-
kannt war, setzte der Begriff des
Krampus von Wien aus zu seinen
Siegeszug an.

Bereits im 18. Jahrhundert war
der Nikolausbrauch, der letztlich
auf die legendenhafte Beschen-
kung dreier Jungfrauen durch den
hl. Nikolaus zurückging, zu einem
standardisierten Ritual geworden,
wie ein in Wien anonym erschie-
nenes Büchlein über das Niko-
lausbrauchtum schildert: „Ketten
und Glokkenschall, ein Gebrülle,
ein Anfall auf die Thür macht den
kleinen Närrchen alles glaubwür-
dig. Furcht und Schrökken, er-
schütterndes Beben verbreitet
sich am Nikolaustage über das un-
schuldige Volk der Minderjähri-
gen [...] Dieses Verhalten in unse-
rer Stadt mußte einem jeden
gegen andere Orte, wo man gewiß
wenigstens in diesem Punkt gesit-
teter ist, auffallend vorkommen.
Zwar läßt man an andern Orten
und Ländern den Nikolaus auch
vorkommen, aber in Wien scheint
man darinn bis zur Ausschwei-
fung zu gehen.“ Zu diesen Aus-
schweifungen zählte der unbe-
kannte Verfasser schon damals fi-
nanzielle Interessen der unterei-
nander konkurrierenden Niko-
lausgruppen.

Prägende Rolle Wiens für
Ausbreitung des Brauchs

Tatsächlich galt vielen Eltern
das Erscheinen des Krampus als
ein Mittel der Pädagogik, um mit
Androhungen, der Krampus wür-
de in seinem Tragekorb, der so
genannten Butte (daher auch der
Begriff des Buttenmanns als Syno-

nym für den Krampus), unartige
Kinder wegbringen, für Disziplin
zu sorgen. Für die Ausprägung
und Ausbreitung des Nikolaus-
und Krampusbrauchs spielte also
die Residenzstadt Wien eine be-
deutende Rolle. Dieses Brauch-
tum vermischte sich im Ostalpen-
raum mit dem hier bekannten
Perchtenwesen, denn auch die
Percht wurde seit jeher als Mittel
zur Disziplinierung der Kinder
instrumentalisiert.

So etwa berichtete Franz Seraph
Kohlbrenner im Jahre 1782, dass
man in bayerischen Gebirgsge-
genden „am heiligen drey Köni-
gen Abend die Kinder bedrohete,
daß die Perche komme, die den
Kindern den Bauch aufschneide,
wenn sie den Eltern ungehorsam
seyn.“ Auf diese Weise entstand
schon früh eine Verschmelzung
von Percht und Krampus bzw. den
anderweitig bezeichneten Beglei-
tern des Nikolaus. Ab dem 18.
Jahrhundert finden sich Hinwei-
se, wonach „die Bercht“ neben
dem Knecht Ruprecht bzw. Kram-
pus in der Vorweihnachtszeit auf-
trat, wie aus einem Augsburger
Reimgedicht zum Monat Dezem-
ber aus dem Jahre 1741 hervor-
geht: „So ist es auch ein schänd-
lich Spotten / Daß des
Christ=Kindleins zwey Vorbotten
/ Die Bercht und Ruprecht müs-
sen seyn / die sich der Zeit auch
stellen ein / Doch aber auch gar
grossen Schrecken / Bey denen
Kindern oft erwecken.“

Zusätzlicher Brauch
der Strohvermummung

Auf diese Weise traten Perchten
zusätzlich zum Krampus in das
Gefolge des Nikolaus, wie zahlrei-
che historische Bildquellen erken-
nen lassen. In mehreren Gegen-
den, wie etwa in Bad Mitterndorf
(Steiermark) und auf dem Gebiet
der ehemaligen Fürstpropstei
Berchtesgaden, hat sich der
Brauch der Strohvermummung
tradiert, wie er sich bis heute an
über 250 Orten allein in Deutsch-
land erhalten hat. Gerade in den
genannten Orten deutet allein
schon das Äußere der in Stroh ge-
hüllten Gestalten deren ursprüng-
liche Herkunft vom Perchten-
brauchtum ab; als Begleiter des
Nikolaus entwickelten sie sich zu
einem Hybrid, und sogar ihr Na-
me leitet sich von dem in seiner
Funktion identischen Butten-
mann her – jenem Krampus, der
ursprünglich eine Butte auf dem
Rücken trug. Da das Perchtenlau-
fen in dem kleinen geistlichen
Fürstentum Berchtesgaden be-
reits im Verlaufe des 16./17. Jahr-
hunderts von Seiten der Obrigkeit
wiederholt mit Verboten belegt
worden war, ist es denkbar, dass
auf diese Weise eine Vermischung
aus Percht und Krampus (Butten-
mann) zusätzlich befördert wur-
de, denn als Begleiter des Nikolaus
dienten die Gestalten immerhin
dem christlichen Nikolausspiel.

In den protestantischen Gebie-
ten, wo ab dem 16. Jahrhundert
aufgrund der nicht mehr prakti-
zierten Heiligenverehrung Niko-
lausspiele entfielen, übernahm
der Begleiter des Nikolaus, der
„Knecht Ruprecht“, dessen allei-
nige Rolle, indem er sowohl lo-
bend als auch tadelnd auftrat. Der
Übergang dieser Gestalt mit jener
der ebenfalls strafend auftreten-
den Percht war somit fließend,
und so hat sich in der Perchtenfor-
schung der Begriff der „Krampus-
perchten“ eingebürgert für all je-
ne Vermummten, die sowohl zu
St. Nikolaus (6. Dezember als
Krampusse) als auch anderweitig
in der Winterzeit (als Perchten) in
Erscheinung treten.

Das winterliche Brauchtum,
insbesondere der Perchten-
brauch, weist ein regelrechtes Ur-

Auf die Ursprünge des
winterlichen
Maskenbrauchtums
blickt
Stadtheimatpfleger Dr.
Johannes Lang im
zweiten Teil seiner
Miniserie.

So genannte Strohschaben in Bad Mitterndorf am Vorabend zum Niko-
laustag, ca. 1930. − Fotos: Stadtarchiv

Kinderbischof mit Gefolge in einem Kloster, 19. Jahrhundert.

Perchtentreiben in St. Jo-
hann im Pongau.

Kopflos und Furcht erregend: Die Wilde
Jagd auf einem Holzschnitt (18.Jhrdt).

Beilage von „Reichenhaller Tagblatt“ und „Freilassinger Anzeiger“



Mittwoch, 24. Dezember 2025

sprungskonglomerat auf: Da ist
zum einen das in seiner Bedeu-
tung gar nicht hoch genug einzu-
schätzende Dreikönigsfest, das
mit seinen szenischen Darstellun-
gen, dem Ausräuchern und der
namentlichen Gleichsetzung von
Perchtnachten die Basis zahlrei-
cher Bräuche darstellte.

Ursprungskonglomerat für
winterliches Brauchtum

Zum andern ist die Dominanz
des bereits im Weihnachtsfest-
kreis verankerten Faschingsbe-
ginns als der „verkehrten Welt“ in
Betracht zu ziehen, die vor allem
den Drang, sich zu verkleiden, er-
klärt. Hinzu kommt das Heische-
brauchtum, das nicht nur im
Sternsingen, sondern einst auch
beim Anklöpfeln bzw. Perchten-
gehen seinen Niederschlag fand.
Sowohl der Aberglaube an die Ver-
führungen des Teufels und an die
strafende Gestalt der Percht be-
einflussten das Brauchtum als
auch prominente christliche Fe-
ste, wie etwa das Fest der Unschul-
digen Kinder sowie das Nikolaus-
fest. Damit einher ging die Erzie-
hungs- und Wertekultur, die auf
Lob / Tadel bzw. auf Geschenke /
Bestrafung ausgelegt war. Der
Bäuerliche Kalender mit seinen
Stichtagen (z.B. Martinstag als üb-
licher „Stiftstag“ der bäuerlichen
Grundholden bei ihren Grundher-
ren; Wintersonnenwende in der
Thomasnacht) spielten ebenso in
das Brauchtum hinein wie der an-
stehende Jahreswechsel, der mit
Zukunftsdeutungen und Orakeln
einherging.

Nicht zuletzt hatte sich eine Ah-
nung antiker Überlieferungen er-
halten, indem man beispielsweise
an Großneujahr (6. Januar) das
Haus segnete, oder den römi-
schen Saturnalien ähnliche Ge-
bräuche imitierte. Schließlich
spielten Abarten mittelalterlicher
Rügegerichte, bei denen es zu ri-
tualisierten Verspottungen und
Anprangerungen kam, wie z.B.
beim Perchtenlaufen, eine Rolle.
All dies verschmolz zu einem
komplexen Reigen an Bräuchen,
die keineswegs klar einzuordnen
und einem permanenten Wandel
unterworfen sind.

Dieser Wandel betraf auch die
Perchten gerade im Salzburgi-
schen, da man schon seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts begann, die-
ses außergewöhnliche Brauch-
tum auch touristisch zu vermark-
ten. So etwa trat im Rahmen der
landwirtschaftlichen Ausstellung
in St. Johann im Pongau zu Anfang
Oktober 1868 ein 110 Köpfe zäh-
lender Perchtenzug mit eigener
Musikabteilung auf, dessen Be-
schreibung durchaus an einen Fa-
schingszug erinnert: „Voran eini-
ge Satyre in Schafspelzen, 20 Paa-
re, von denen die Männer bis 7
Fuß hohe und bunt gezierte Hau-
ben trugen, Männer und Frauen
mit Säbeln bewaffnet, dazwischen
Bären mit Affen, Seifensieder-,
Schleifer-, Rauchfangkehrer-Mas-
ken, Stroh- und Heumänner, Glo-
ckenträger und [...] eine Waldhexe
mit Krinoline. Vor der Tribüne ist
der Perchtentanz aufgeführt wor-
den.“ Im Folgenden traten Perch-
ten das gesamte Jahr über bei
„Touristenbällen“, Volksfesten
und Konzerten auf, wozu die
Perchtengruppen nicht selten ex-
tra nach Salzburg anreisten. So et-
wa „producierten“ sich zu Anfang
Februar 1893 die Krimmler Perch-
ten in Salzburg, mit Musik und
Witzeinlagen begleitet von einem
gewissen Vinzenz Kammerlander,
seines Zeichens „National-Sän-
ger, Komiker und Musiker aus
Oberpinzgau“. Die Tageszeitung
erwähnte außerdem: „Das Ver-
dienst, die Berchten nach Salz-
burg gebracht zu haben, gebührt
dem Herrn Vorderegger, Wasser-
fallwirt in Golling, welcher als ge-
borener Oberpinzgauer dieselben
nach Golling berief und somit
nach Salzburg brachte.“ Es ist dies
ein selbstredendes Beispiel für im-
portiertes Brauchtum, denn im
flachen Land des Voralpenraums,
ja offenbar nicht einmal mehr im

Raum um Golling, dürfte der
Perchtenbrauch damals noch üb-
lich gewesen sein, ganz zu schwei-
gen davon, dass er im Pinzgau und
Pongau eine weit spektakulärere
Ausprägung hatte als hierorts.

In Stadt Salzburg mit
Begeisterung aufgenommen

Mit der Begeisterung, mit der
das Perchtenbrauchtum gerade
im städtischen Salzburg aufge-
nommen wurde, erhielten Perch-
ten für das Salzburger Land gera-
dezu einen identitätsstiftenden
Charakter.

Zu jener Zeit beschäftigten sich
Wissenschaftler und Wissen-
schaftlerinnen erstmals einge-
hend mit dem Perchtenbrauch-
tum, so etwa Wilhelm Hein (1861-
1903), der 1894 nachweisen konn-
te, dass die Mehrzahl der im Salz-
burger Museum als Pinzgauer
Perchtenmasken angepriesenen
Larven tatsächlich Schauspieler-
masken für Fastnachtsspiele wa-
ren, die durch Händler vom Süd-
tiroler Ahrntal über den Krimmler
Tauern in den Oberpinzgau ge-
langt waren. Im Zuge dieser wis-
senschaftlichen Auseinanderset-
zung erfolgte auch eine Kategori-
sierung zwischen „schönen“ und
„schiachen“ Perchten, deren
Übergang aber eigentlich fließend
war. Besieht man historisches
Bildmaterial und die Beschrei-
bungen aus dem 19. Jahrhundert,
so lässt sich einerseits erkennen,
dass die schönen Perchten damals
deutlich in der Überzahl waren,
dass diese mit den „Schiachen“
meist gemeinsam und am hellich-
ten Tag auftraten und dass dafür
üblicherweise die Faschingszeit
gewählt wurde.

Perchtenumzüge gestaltete
man keineswegs alljährlich, son-
dern sie waren im 19. Jahrhundert
ein eher selten gezeigtes Schau-
spiel. Die Volkskundlerin Marie
Andree-Eysn (1847-1929), die
1905 einen bis heute grundlegen-
den Artikel über „Die Perchten im
Salzburgischen“ vorlegte, be-
schrieb die Problematik, wonach
man die nächtlich um die Ad-
vents- und Weihnachtszeit auftre-
tenden Perchten – meist waren es
„schiache“ Perchten – von Anglö-
cklern, die einem bereits beschrie-
benen Heischebrauch nachgin-
gen, nicht unterscheiden könne.
Es waren keineswegs nur junge
und unverheiratete Burschen, die
als Perchten bzw. Anklöckler
unterwegs waren, sondern auch
in die Jahre gekommene Ehemän-
ner.

Als stets in ihrem Gefolge be-
findlich, wurde im Ostalpenraum
die Percht traditionell als Anfüh-
rerin der „Wilden Jagd“ betrach-
tet. Diese in großen Teilen Euro-
pas verbreitete Vorstellung, wo-
nach ein Gespensterheer nachts
durch die Lüfte fliegt und dabei
ein schreckliches Getöse verur-
sacht, existierte ursprünglich le-
diglich in der Erzählung, nicht
aber im Brauchtum. Dass die
„Wilde Jagd“ aus Jägern, Hunden,
Treibern – alle ohne Kopf – be-
stünde, wollte man wissen, auch,
dass Pferdekeulen von ihnen
durch die Schornsteine auf die
Kochherde der Menschen ge-
schleudert würden. Und eine
Sichtung der „Wilden Jagd“ würde
– davon war man überzeugt – den
sicheren Tod bedeuten. Ver-
sammlungsort der „Wilden Jagd“
war, so ein weit verbreiteter Glau-
be, der Hackelberg in Thüringen.

Erst im Jahre 1949 wurde die
„Wilde Jagd vom Untersberg“ als
Brauchhandlung eingeführt und
neu kreiert. Belastbare Quellen,
wonach dieser „Brauch“ auch
schon zuvor bestanden habe, exis-
tieren bis heute nicht. So etwa
kannte auch der Salzburger Volks-
kundler Karl Adrian (1861-1949),
der 1924 ein umfassendes Werk
„Von Salzburger Sitt„ und Brauch“
publizierte, keinen derartigen
Brauch um die „Wilde Jagd“. Viel-
mehr lässt es sich in groben Zügen
rekonstruieren, wie es dazu kam:
1937 veröffentlichte der Musik-
wissenschaftler Egon Komorzyns-
ki (1878-1963) im „Salzburger

Volksblatt“ einen Artikel über die
Sage vom „Wilden Jäger“. Darin
hielt er fest: „Ein Mittelpunkt der
Sagen von der wilden Jagd ist
unser Untersberg“.

Obwohl die dazu angeführten
Belegstellen lediglich einige fanta-
sievolle Episoden von Gewährs-
personen beinhalteten, wie man
sie damals in ganz Mitteleuropa
zu Hauf über die Wilde Jagd er-
zählte, verfing dieser Satz bei Karl
Adrian. Bei einem Vortrag im Jahr
darauf brachte er die Wilde Jagd
bereits unabdingbar mit dem
Untersberg in Verbindung: „Vom
Untersberg zieht die wilde Jagd
aus, und in ihn kehrt sie zurück.
Der Schauplatz dieser sagenhaf-
ten Erscheinung ist das Walser-
feld.“ Dieses offensichtliche
Konstrukt wiederum fiel bei dem
Salzburger Landesheimatpfleger
Kuno Brandauer (1895-1980), der
als überzeugter Nationalsozialist
aus seiner volkstumsideologi-
schen Auffassung der Volkskunde
keinen Hehl machte, auf fruchtba-
ren Boden. Obwohl der Zweite
Weltkrieg gerade vorüber war,
hielt Brandauer an seiner Idee
fest, die „Wilde Jagd vom Unters-
berg“ als szenisches Ritual
brauchmäßig in Erscheinung tre-
ten zu lassen. Man kreierte zwölf
Figuren, die teilweise dem Unters-
berger Sagenkreis entlehnt waren
und führte 1949 erstmals in Anif
einen Lauf durch. Dieser erfunde-
ne Brauch ist inzwischen über ein
Dreivierteljahrhundert alt und
aus dem Salzburger Brauchtums-
kalender nicht mehr wegzuden-
ken.

Keine wissenschaftlich
belastbaren Quellen

Ebenfalls auf eine Neugrün-
dung geht das Perchtenlaufen in
der bei München gelegenen Ge-
meinde Kirchseeon zurück: Von
dem dortigen Gemeindebürger
Hans Reupold (1924-2019) und

mit tatkräftiger Unterstützung des
Journalisten und Kreisheimat-
pflegers Dr. Heinrich Kastner
(1909-1973) initiiert und 1954 erst-
mals aufgeführt, liegen auch für
Kirchseeon keine wissenschaft-
lich belastbaren Quellen vor, die
eine ältere Kontinuität belegen
würden. Vielmehr ist das meiste
des dort Gezeigten anderen Ge-
genden, hauptsächlich dem Tiro-
ler Raum, entlehnt. Auch das
„Mystical“ „Bayerische Rauh-
nacht“ entstand 1996 im Weich-
bild des inzwischen zum festen
Brauchrepertoire gehörenden
Kirchseeoner Perchtenlaufs, der
seit 2024 in der deutschen
UNESCO-Liste des Immateriellen
Kulturerbe aufscheint.

Jetziges Wesen Produkt der
vergangenen vier Jahrzehnte

Das Perchtenwesen, wie es in
fast allen Gegenden des Voralpen-
landes und bis weit hinauf ins
Fränkische begeistert nachge-
ahmt wird, ist im Wesentlichen
ein Produkt der letzten vier Jahr-
zehnte und hat sich gewisserma-
ßen verselbstständigt.

Auch die äußere Erscheinung
hat kaum mehr etwas gemein mit
den historischen Vorbildern:
Holzmasken, wie sie in unserem
Raum einst vermutlich gar keine
Tradition hatten und überwie-
gend im Innergebirg üblich wa-
ren, sind mittlerweile „State of the
Art“. Dass der Maskenausdruck
heute eher den Horrorfratzen
Hollywoods entlehnt ist und keine
mittelalterlichen Vorbilder hat,
liegt schlicht daran, dass Bräuche
gesellschaftliche Phänomene wi-
derspiegeln. Auch ein uniformes
Auftreten, die eine Pass nicht sel-
ten einheitlich erscheinen lässt,
hat es so früher niemals gegeben
– ja es widerspricht sogar dem
einstmals „wilden“ und ungezü-
gelten Gebaren, dessen Ursprün-

ge zudem im Fasching zu suchen
sind. Stattdessen ist gerade in der
Region eine interessante und
gegenläufige Entwicklung zu be-
obachten: Während die Krampus-
perchten sich einer immer größe-
ren Beliebtheit erfreuen und in
den letzten Jahrzehnten neue Pas-
sen wie Pilze aus dem Boden ge-
schossen sind, befindet sich jene
Zeit, der das Schemenlaufen letzt-
lich zu verdanken ist, in einer ge-
sellschaftlichen Abkehr: der Fa-
sching.

Wie sieht es schließlich im Zu-
sammenhang mit dem Perchten-
brauchtum mit dem dahinter be-
findlichen Sinn aus, der seit gerau-
mer Zeit – quasi als Legitimierung
– immer wieder medienwirksam
in den Vordergrund gerückt wird?
Um es vorwegzunehmen: Die ge-
betsmühlenartig geäußerte Flos-
kel, all dies gehe letztlich auf einen
Fruchtbarkeitskult in germani-
scher oder keltischer Zeit zurück,
ist eher ein frommer Wunsch und
lässt sich aus den Quellen nicht
herauslesen.

Tiefgründiger Sinn
lässt auf sich warten

Der bayerische Ethnologe Hans
Schuhladen, der sich 1984 akri-
bisch wie kaum ein anderer mit
der „Geschichte von Perchten-
bräuchen im Berchtesgadener
Land, in Tirol und Salzburg vom
16. bis zum 19. Jahrhundert“ aus-
einandersetzte, stellte die provo-
kante Frage: „Aber lässt sich für
das [historische] Perchtenlaufen
davon ausgehen, die Träger hät-
ten jemals gewußt, daß ihre Hand-
lungen mythisch befrachtet sein?
Nichts [...] weist in diese Rich-
tung.“ Seit dem Erscheinen von
Jakob Grimms „Deutscher Mytho-
logie“ (1835) feiert – noch einmal
deutlich verstärkt durch die Zeit
des Nationalsozialismus – die my-
thologische Deutung, wonach

unser Brauchtum letztlich auf „ur-
alte“ Kulte zurückgehe, fröhliche
Urständ.

Dass der katholische Dreikö-
nigsbrauch und die Faschingstra-
dition wesentliche Ursprünge des
heutigen Perchtenbrauchtums
darstellen und dass es einen heh-
ren und tiefgründigen Sinn dahin-
ter womöglich gar nicht gibt, wirkt
angesichts zahlreicher dem mo-
dernen Lifestyle zuträglicher eso-
terischer Deutungen, die sich am
liebsten mit vermeintlich kelti-
schen Versatzstücken einer Hei-
len-Welt-Romantik schmücken,
wenig populär.

Und doch lässt sich genau dies
auch für die im Reichenhaller
Land bis zum heutigen Tag in
Form der Läufe der Nonner und
Karlsteiner Perchten bis zum heu-
tigen Tag beobachten: Am Vor-
abend zu Perchtnachten, der in
mehreren Gegenden – etwa im
Werdenfelser Land – als der Be-
ginn des Faschings angesehen
wird, laufen in den beiden Rei-
chenhaller Ortsteilen je zwei
Gruppen zwischen zehn und 20
männlichen Teilnehmern. Die
Nonner haben über ihren Hosen
weiße Hemden, auf dem Kopf ein
Fell, manchmal mit Kuhhörnern
oder Rehkrickeln darauf, während
die Gesichter geschwärzt sind
oder durch eine schwarze Stoff-
maske unkenntlich gemacht wer-
den. An einem Gurt haben sie ge-
schmiedete Kuhglocken, wo-
gegen die „Perchtfrau“ auf dem
Kopf eine weiße mitraartige Hau-
be mit einem weißen Schleier vor
dem Gesicht trägt, außerdem eine
gegossene Glocke, den so genann-
ten „Singer“, der sie, ähnlich einer
Kuhherde, gewissermaßen als
Leitkuh ausweist. Nach einem tra-
dierten Zeremoniell laufen sie be-
stimmte Gehöfte des Ortsteils
Nonn ab und kehren auch in Häu-
ser ein, um den Neujahrssegen zu
wünschen, woraufhin sie mit Geld
und Essbarem beschenkt werden.

Älteste noch
praktizierte Perchtenläufe

Ihr Pendent haben die Nonner
in den Karlsteiner Perchten, die
zusätzlich zu den weißen Hem-
den auch noch in weißen Hosen
laufen, im Gesicht ungeschwärzt
sind, aber auf dem Kopf eine
schwarze Zipfelmütze tragen.
Beim Lärmen vor den Gehöften
wird die Zipfelmütze, in welche
Sehschlitze eingeschnitten sind,
über das Gesicht gezogen. Die
Karlsteiner Perchtfrau bzw.
Perchtmutter ist nur durch Klei-
nigkeiten von den anderen Perch-
ten zu unterscheiden: Auch sie
trägt einen „Singer“, und ihre Zip-
felmütze ist mit roten Einfassun-
gen und Flecken versehen. Nach-
barschaftliche Konkurrenz und
Neckerei spielte wohl eine Rolle
bei der Entwicklung und Ausprä-
gung der beiden Gruppen. Wäh-
rend die Karlsteiner wegen ihres
Aussehens von ihren Nonner Kol-
legen als „Bäckerburschen“ ge-
foppt werden, müssen sich diese
wiederum den Spitznamen als
„Drecktrager“ gefallen lassen.

Wie weit die Nonner und Karl-
steiner Läufe zeitlich zurückrei-
chen ist nicht festzustellen, doch
gelten sie heute als die ältesten
immer noch praktizierten Perch-
tenbräuche in ganz Bayern – die
nächsten finden wir erst wieder in
den Salzburger Gebirgsgauen. Die
früheste von Hans Schuhladen
ausfindig gemachte Belegstelle
datiert ins Jahr 1789; Erzählungen
und Erinnerungen ehemaliger
Perchten gehen auf die 1880er
Jahr zurück, und das früheste Foto
der Nonner Perchten stammt aus
dem Jahr 1932. Die gesamte Er-
scheinung der Gruppen, die wie
eine Nikolausgestalt auftretende
Nonner Perchtfrau, die an einen
Viehtrieb erinnernden Kuhglo-
cken – all dies sind Merkmale für
das Spiel der „Verkehrten Welt“,
das einhergeht mit Neujahrswün-
schen an Perchtnachten und dem
Sammeln milder Gaben.

Triebfedern für derartige Läufe
waren, davon ist auszugehen,
schon damals einerseits ein Tradi-
tionsbedürfnis und andererseits –
ganz profan – die Aussicht auf eine
g’scheite Gaudi.

Nonner Perchten vor dem Nonner Kircherl, 1932. − Foto: Martin Schoberth

Der Nikolaus wird von Krampus und Perchten
begleitet, 1876. − Fotos: Stadtarchiv

Nikolaus und Krampus besuchen eine Wiener Familie,
18. Jahrhundert.


	heimatblatt_12_vom_24122025_I.pdf
	heimatblatt_12_vom_24122025_II.pdf

